# مجلة كلية العلوم الاسلامية مجلد مجلد مجلد الأول ٢٠١٩ه / ٣٠ كانون الأول ٢٠١٩م

إتحاف الخلف بتحقيق مذهب السلف

للشيخ إبراهيم الكردي الكوراني دراسة وتحقيق عابد أحمد البشدري مدرس بجامعة السليمانية/كلية العلوم الإسلامية

Ithaf Al Kalaf Bitahkiki Mazhabi al Salaf Al sheikh Ibrahim Al kurdi Al kurani

> Abid Ahmed Al Pshdari University of Sulaimani College of Islamic Sciences



## نعاله الرحمة الرحمة المراجعة ا المراجعة ال

### ملفص البحث

تناولت هذه الرسالة واحدة من أبرز المسائل الكلامية والعقدية، وهي المتشابحات من النصوص الشرعية، أو ما يسمى بالصفات الخبرية. وقد اختلف العلماء حول تفسيرها؛ فذهب أغلب المدارس الكلامية إلى تأويل هذه النصوص تأويلا سائغا وفق معطيات اللغة العربية، وذلك حفاظا منهم على تنزيه الذات الإلهية عن مشابحة المخلوقات، في حين نجد أن السلف أبقاها على ظاهرها مع تفويض معانيها إلى الله تعالى. وهذا ما رجحه برهان الدين الكوداي الكوراني في هذه الرسالة، معلنا رفضه التام للتأويل.

مفاتيح الكلمات:

السلف، الخلف، التأويل، التفويض، المتشابحات.



ع جمادي الأول ١٤٤١هـ

٠٠ كانون الأول

27.19

(100)



# نعاله المحالجة

#### المقدمة

إن مسألة الصفات الإلهية كانت مثار جدل كبير بين أغلب المذاهب الكلامية طوال القرون الماضية، ولم يقتصر الخلاف على تقسيمها وعلاقتها بذات الله تعالى؛ بل امتد إلى تفسيرها وبيان معانيها أيضا، ولاسيما في الصفات الخبرية التي وصف الله بما نفسه أو أخبر عنها نبيه على.

وقد انقسمت الآراء بشأن تفسير ذلك النوع من الصفات؛ فالمعتزلة وكثير من متأخرى الأشاعرة والماتريدية فسروا النصوص التى يوحى ظاهرها التشبيه والتجسيم على ضوء الآيات المحكمة، التى تنفى عن الله كل أنواع المشابحة والمماثلة، وتأسيسا على ذالك قالوا بتأويل الصفات الخبرية، وحملها على أحد المعاني التى تتفق مع سياق النص وأساليب اللغة العربية. أما المتقدمون منهم، وكذالك علماء السلف، فقد اكتفوا بإجرائها على ظاهرها وتفويض معناها إلى الله تعالى.

فالتأويل والتفويض إذن يعتبران من الأصول المنهجية لدى المتكلمين؛ للتعامل مع النصوص التى تتضمن التشبيه والتجسيم، فهى إما أن تأول وفقا لما تقتضيه اللغة العربية وأساليبها، وإما أن يفوض إثبات كيفيتها إلى الله تعالى.

ولكن هناك مذهب ثالث لم يرتض الطريقين، وإنما حاول إثبات ماورد فى النصوص الشرعية لله تعالى وإجرائها على ظاهرها مع التنزيه بليس كمثله شئ. وكان ابن تيمية من أبرز من دعا لهذا المذهب ودافع عنه، معتبرا ذلك مذهب السلف وليس التفويض.

ولم تكن المدرسة السلفية وحدها، هي التي تبنت هذه الطريقة إزاء تفسير المتشابحات، بل نجد الفكرة نفسها عند اتجاه صوفي داخل المذهب الأشعرى، يمثله ابن العربي وتلامذته، وممن تأثر بحذه الفكرة وانعكست في معظم مؤلفاته، الشيخ إبراهيم الكردى الكوراني، حيث ذهب إلى إثبات ماورد به السمع من المتشابحات وإجرائها على معانيها اللغوية المفهومة عند أهل اللسان، لأن الله خاطبهم بلسانهم، وذلك مصحوبا بالتنزيه التام للذات الإلهية وفق معطيات قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ شَحَ مُنْ ﴾. ومن هنا جاءت فكرة تحقيق هذه الرسالة، وتقديمها



غ جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠

۲۰ کانون الأول ۱۹۰۱م

(107)



لدراسي علم الكلام.

وقسمت هذا البحث على قسمين:

القسم الأول: قسم الدراسة، ويتضمن التعريف بالشيخ إبراهيم الكوراني من الناحية الشخصية والعلمية. وفيه مبحثان:

المبحث الأول: حياة الشيخ إبراهيم الكوراني الشخصية.

المبحث الثانى: حياة الشيخ إبراهيم الكوراني العلمية.

القسم الثاني: قسم التحقيق، ويشتمل على التعريف بالرسالة، وذكر النص المحقق. وفيه مبحثان:

المبحث الأول: اسم الرسالة، وتوثيق نسبتها إلى المؤلف، ووصف النسخ الخطية، ومنهجنا في التحقيق.

المبحث الثانى: النص المحقق.

القسم الأول: قسم الدراسة، ويتضمن التعريف بالشيخ إبراهيم الكوراني من الناحية الشخصية والعلمية. وفيه مبحثان:

المبحث الأول: حياة الشيخ إبراهيم الكوراني الشخصية.

أولا: اسمه ونسبه

هو إبراهيم بن حسن بن شهاب الدين الكردي الكوراني الشهرزوري الشهراني ثم المدني، وذلك حسب ما دونه هو $^{(1)}$  وتلاميذه على معظم مصنفاته $^{(7)}$ ، فقد كان يسجل اسمه ونسبه بدقة عند كل تأليف سواء كان كتابا أو رسالة.

وقد اتفق معظم المؤرخين الذين ترجموا له على ذلك مع خلاف يسير بينهم؛ فمنهم من أسقط اسم الجد(7), ومنهم من قدم (شهاب الدين) على حسن(7), وهناك من يؤخر الكوراني بعد الشهراني، أو بعد الشهرزوري(7), وهناك من يقدم الشهراني على الشهرزوري(7), لكن الترتيب الصحيح لاسمه ونسبه ما ذكرته أولا.

ثانيا: لقبه وكنيته

يلقب بالكوراني نسبة إلى قبيلته الكردية، وهو من أشهر ألقابه، أما عند تلاميذه

مجلة كلية العلوم الاسلامية



عمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ٢٠١٩ ومعاصريه فيلقب ببرهان الدين ( $^{(V)}$ ), وهو يدل على مكانته العلمية. ويكنى أبا إسحاق، وأبا العرفان، ولعل في ذلك إشارة إلى منزلته في التصوف والمعرفة الكشفية، وأبا مُحِد نسبة إلى ولده مُحِد أبو طاهر، وكناه بعض آخر بأبي الوقت ( $^{(\Lambda)}$ )، إشارة إلى بروزه وتفوقه العلمي في عصره.

ثالثا: تاريخ مولده:

ولد الكوراني في شهر شوال سنة ١٠٢٥ه في شهران من أعمال شهرزور، وذلك حسب ما ذكره بنفسه في نماية كتابه الذي ترجم فيه لحياة شيوخه الذين تلقى على أيديهم العلم (الأمم لإيقاظ الهمم) فقال: ((وقد رأيت بخط ملا عباس القاضي أخي الأستاذ ملا عبد الكريم بن ملا أبي بكر المصنف على ظهر الأنوار في فقه الشافعية، وكان تلميذ عمي ملا حسين بن شهاب الدين، والأنوار لعمي ولد إبراهيم بن حسن في شهر شوال مدين على الدين، والأنوار العمي ولد إبراهيم الدين، والأنوار العمي الدين، والأنوار العمي ولد إبراهيم الله الدين، والأنوار العمي ولد إبراهيم المرابع الدين، والأنوار العمي المرابع الدين، والأنوار العمي ولد إبراهيم الذين القرابع الدين، والأنوار المرابع المرابع المرابع الوقار المرابع المرابع الدين، والأنوار العمي ولد إبراهيم المرابع الدين، والأنوار العمي ولد إبراهيم المرابع المرا

المبحث الثاني: حياة الشيخ إبراهيم الكوراني العلمية:

ولد الكوراني في شهرزور تلك المنطقة التي كانت ذات نشاط ديني وثقافي بارز، وأنجبت العديد من العلماء الكبار، تضاف إلى ذلك عائلته العلمية التي نشأ فيها، فبعد أن ختم القرآن الكريم؛ أخذ في دراسة العلوم العربية على يد شيوخ بلده (١٠٠)، ثم اشتغل بدراسة العلوم العقلية من المنطق والكلام والفلسفة والهندسة والهيئة والحساب (١٠٠).

وإلى جانب ذلك فقد درس الفقه الشافعي وأصوله والتفسير، وكذلك قرأ المعاني والبيان (۱۲)، لكنه لم يذكر من شيوخه الذين درس عليهم في كوردستان إلا الملا محمَّد شريف الصديقي الكوراني، والأستاذ عبد الكريم بن ملا أبي بكر المصنف.

ولما استكمل الكوراني العلوم المتداولة في بلده؛ نزل إلى بغداد وذلك سنة ١٠٥٥هـ، قاصدا أداء فريضة الحج حيث كان الطريق هناك (١٣). غير أنه بقي فيها مدة عام ونصف قضاها بين درس وتدريس.

ثم رحل إلى الشام ونزل بجوار المدرسة البدرائية بدمشق سنة ١٠٥٧ه (١٤٠)، وسمع الحديث هناك من الحافظ نجم الدين بن مُحَدًّد الغزي (١٥٠)، والشيخ عبد الباقي الحنبلي.

مجلة كلية العلوم الاسلامية



غ جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ١٩٠٧م

**《10**人》

وفي حوالي سنة ١٠٦١هـ، انتقل الكوراني إلى مصر، والتقى ببعض علمائها منهم: الشيخ أبو العزائم سلطان بن أحمد المزاحي، فقرأ عليه في الجامع الأزهر بعض الكتب في الفقه الشافعي، ثم أجازه بالإفتاء والتدريس على مذهب الإمام الشافعي (١٦).

ومنهم اللغوي الأديب شهاب الدين الخفاجي، وقد التقى به للاطلاع على كتاب سيبويه، حيث كان يمتلك نسخة منه (١٧).

استقراره بالمدينة المنورة

لم تطل إقامة الكوراني بمصر، ففي حوالي سنة ١٠٦٧هـ، توجه إلى الحجاز عن طريق البحر، وأدى فريضة الجح، ثم رحل إلى المدينة المنورة والتقى بالشيخ صفي الدين أحمد بن مجمّد القشاشي، ولازمه إلى آخر آيامه (١٨).

ويعد القشاشي من أبرز شيوخ الكوراني وأبعدهم تأثيرا فيه من الناحية العلمية والتجربة الروحية، إذ سلك على يديه الطريقة، وقرأ عليه معظم كتب الحديث والتصوف، وتلك الجوانب التي عرف بما القشاشي انعكست فيما بعد في شخصية الكوراني وغلبت عليه.

ولم يزل يترقى عنده إلى أن أذن له في الإفتاء والتدريس وزوجه ابنته، ولما قربت وفاة الشيخ؛ استخلف الملا إبرهيم وقدمه على جميع أصحابه (١٩). ولعل ذلك التقدير من الشيخ جعل الكوراني أن لا يفكر في العودة إلى وطنه ويقضى في المدينة بقية حياته.

مؤلفاته:

لم يقصر الكوراني نشاطه العلمي على التدريس الذي اشتغل به طيلة حياته، بل أضاف إليه التأليف أيضا، فألف مؤلفات نافعة في جميع الفنون من الحديث والتفسير والكلام والفلسفة والتصوف والفقه واللغة، واختلف المؤرخون لحياته حول عدد مؤلفاته، فذهب الشوكاني إلى أنها تزيد على الثمانين $(^{(1)})$ , وتابعه الزكلي على ذلك $(^{(1)})$ ، في حين يرى المرادي أنه صنف أكثر من مائة مؤلف $(^{(1)})$ , وقد جمع الشيخ عبد القادر بن أبي بكر أحد تلاميذ الكوراني أغلب مؤلفاته في ثبت خاص به $(^{(1)})$ . وأنجز الشيخ الكوراني جميع هذه المصنفات في المدينة المنورة.

وفاته:

استمر الكوراني في التأليف والتدريس إلى أن أسلم روحه الطاهرة لباريها في الثامن عشر

مجلة كلية العلوم الاسلامية



؛ جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ١٩٢٠٢م

(109)

ربيع الثاني عام إحدى ومائة وألف (١١٠١) هـ، بمنزله في ظاهر المدينة المنورة ودفن بالبقيع (٢٤٠ رحمه الله تعالى.

القسم الثاني: قسم التحقيق، ويشتمل على التعريف بالرسالة وذكر النص المحقق.

المبحث الأول: اسم الرسالة، وتوثيق نسبتها إلى المؤلف، ووصف النسخ الخطية، ومنهجنا في التحقيق.

أولا: اسم الرسالة وتوثيق نسبتها إلى المؤلف:

اسم الرسالة هي «إتحاف الخلف بتحقيق مذهب السلف»، وجميع النسخ الخطية التي عثرت عليها اختفظت بهذا الإسم، وهي من الرسائل الثابتة النسبة إلى الشيخ الكوراني حيث أوردها تلميذه محبَّد بن إسماعيل الكردي وكذلك عبدالقادر بن أبي بكر ضمن قائمة مؤلفاته، كما ذكرها الشيخ عبدالرحمن بن عبدالله البرار تلميذ الشيخ أحمد النخلي في فهرسه لمؤلفات الشيخ الكوراني. وإضافة إلى ما تقدم، فإن معظم المؤرخين الذين تناولوا حياة الكوراني ومؤلفاته، ذكروا هذه الرسالة ونسبوها إليه.

ثانيا: وصف النسخ الخطية:

بعد البحث ومراجعة فهارس المكتبات العالمية، وقفت على أربع نسخ خطية لهذه الرسالة، أولها نسخة المكتبة الوطنية بالرباط، وثانيها نسخة دار الكتب المصرية ، وثالثها نسخة مكتبة الأوقاف العامة ببغداد، ورابعها نسخة مكتبة بيت الغزي. وفيما يلي وصف لتلك النسخ:

أولا: نسخة المكتبة الوطنية بالرباط

تعد هذه النسخة أصح النسخ الخطية للرسالة، وهي ضمن مجموع تحت رقم ( $2 \times 1$  ك)، وتقع في ( $2 \times 1$  ورقات، تبدأ من ورقة ( $2 \times 1$  وتنتهي بورقة ( $2 \times 1$  وفي كل صفحة من صفحاتها ( $2 \times 1$  سطرا، عدا الصفحة الأولى والأخيرة.

وقد سجل الناسخ اسم الرسالة ونسبتها إلى مؤلفه في أعلى الصفحة الأولى كالآتي: (إتحاف الخلف بتحقيق مذهب السلف، تصنيف العالم العلامة، الراسخ النحرير المحقق، الشيخ إبراهيم الكردي الكوراني الشهرزوري الشهراني ثم المدني، رحمه الله تعالى، ونفعنا به). وتحت هذه العبارة؛ يأتي نص الرسالة مباشرة.

### مجلة كلية العلوم الاسلامية



ئ جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ٢٠١٩ وقد كتبت النسخة بخط مغربي وسط، ولا توجد بما أية بيانات عن الناسخ أو مكان النسخ وتاريخه، غير أنما كتب في آخرها: (بلغت مقابلة). والنسخة في حالة جيدة وخالية من الأخطاء إلا نادرا، ولم يقع فيها سقط إلا في موضع واحد، ستأتي الإشارة إليه في مكانه. ورمزنا لها بالحرف (أ).

ثانيا: نسخة دار الكتب المصرية

وهذه النسخة أيضا ضمن مجموع من مجاميع تيمور تحت رقم (٩٢)، وتتكون من (٣) ورقات، وكل صفحة تحوي (٢١) سطرا، عدا الأخيرة. والنسخة مكتوبة بخط نسخي دقيق، ولا تشتمل على اسم الرسالة واسم مؤلفها، بل سجل ذلك في فهرس المجموع. وقد كتب بأعلى الصفحة الأولى: (وبالله التوفيق). وبآخر النسخة مقابلة تصعب قراءتما بسبب رداءة التصوير، ومع ذلك فالنسخة لا تخلو من أخطاء لغوية سنشير إليها في موضعه، ويوجد على يمين ويسار الورقة الأولى سقط، تم استدراكه في الهامش بخط مغاير لنص المخطوط. ورمزنا لهذه النسخة بالحرف (ب).

ثالثا: نسخة مكتبة الأوقاف العامة

وهي الرسالة السابعة ضمن مجموع تحت رقم (٦٦٨٤)، وتقع في (٣) ورقات، وعدد أوراقها تبدأ عند (٨٥/ب) وتنتهي بر(٨٨/ب)، ومسطرها (٢٣) سطرا في كل صفحة. وقد كتبت بخط نسخي دقيق، ويعود تاريخ نسخها إلى سنة ١٠٨٨ه، في المدرسة الخليلية في البصرة، وناسخها هو صالح ابن الشيخ عبدالقادر الميمي، كما ورد ذلك في آخر النسخة، ويوجد بأعلى صفحة الغلاف عنوان الرسالة واسم مؤلفها، وفي يسارها سبب تأليف الرسالة، وتمنن باسم الناسخ. ويتكرر العنوان واسم المؤلف مرة أخرى في أسفل الصفحة نفسها بخط بارز ومغاير لنص المخطوط.

وتضم الورقة الأخيرة – إضافة إلى اسم الرسالة وتاريخ نسخها – وصية للشيخ إبراهيم الكوراني وهي قراءة (لاحول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، وحسبي الله ونعم الوكيل) مائة مرة في كل يوم، وسبعا بعد الصبح وسبعا بعد المغرب، وأشار الناسخ إلى أن هذه الوصية نقلت من خط المؤلف. ويوجد بجانب اسم الناسخ في جهة اليسار عبارة بحبر أحمر: (كتبت من نسخة، كتبت من نسخة المؤلف حفظه الله). ورمزنا لهذه النسخة بالحرف (د).

مجلة كلية العلوم الاسلامية



جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول

**(171)** 

رابعا: نسخة مكتبة بيت الغزي بمدينة زبيد باليمن

وهذه النسخة محفوظة في إحدى المكتبات الخاصة، التي تعود لعائلة الغزي بمدينة زبيد، وهي غير مفهرسة، وعدد أوراقها (٤) ورقة، وفي كل صفحة (٢٦) سطرا، وفي صفحة الغلاف ورد ذكر اسم الرسالة ومؤلفها، ويوجد بأعلى الصفحة نفسها عبارة: (اللهم صل على سيدنا فحيًّد وعلى آله وصحبه وسلم). وتتكرر العبارة نفسها مع زيادة (تسليما آمين) في الصفحة الأخيرة.

وقد نسخها حُمَّد بن إسماعيل...سنة ١٣٢٠ه، عن نسخة كتبها حُمَّد بن إسماعيل بن إسماعيل الربعي الزبيدي من شهر جمادى الأولى سنة ١١٨٩هم، بالمدينة المنورة، وخطها نسخي واضح. وقد وقع في النسخة بعض الأخطاء K إضافة إلى سقوط بعض العبارات استكملناها من النسخ الأخرى. ورمزنا لهذه النسخة بالحرف (ج).

ثالثا: منهج التحقيق:

عندما شرعت في تحقيق هذه الرسالة لم يتوفر لدي إلا نسخة المكتبة الوطنية المغربية، وكانت مطالعتها صعبة جدا، لأنما كتبت بالخط المغربي، وبعد فترة من الزمن؛ حصلت على نسخة دار الكتب المصرية، ثم قيأ لنا الحصول على نسخة مكتبة الأوقاف العامة، تلتها نسخة بيت الغزي، فبدأت بقراءة النسخ الأربع ومقارنة بعضها ببعض، وقد ظهر لي في أثناء ذلك أن النسخة المغربية أصح النسخ من حيث الأخطاء والسقط، أما النسخة المصرية فهي أقل درجة منها، تليها نسخة مكتبة الأوقاف، فنسخة بيت الغزي. على كل حال فقد نسخت الرسالة معتمدا على النسخة المغربية، وقد راعيت في أثناء ذلك أمورا نشير إليها فيما يلى:

أ. استكملت المتن من نسخة مكتبة الرباط، لأنها خالية من الأخطاء والسقط، وعليها
قيد مقابلة، وقارنتها بالنسخ الأخرى، وأثبت الفروقات التي تخالفها في الهامش.

ب. أشرت إلى مواضع السقط في النسخ كلها، كما أشرت إلى الأخطاء اللغوية التي حصل فيها.

ت. ج. اتبعت قواعد الكتابة والإملاء الحديثة من تقسيم الفقرات ووضع علامات الترقيم وغير ذلك، حتى تسهل قراءة النص وفهمه.

مجلة كلية العلوم الاسلامية



ع الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ٢٠١٩م

**{177**}

ح. ترجمت للأعلام والفرق الواردة في الرسالة تعريفا موجزا، مع الإشارة إلى المراجع المعتمدة في ذلك.

خ. عزوت الآيات القرآنية إلى مواضعها من القرآن الكريم، وذلك بذكر اسم السورة ورقم الآية في الهامش، وكذلك وثقت الأحاديث النبوية من مظانها الأصلية.

د. قمت بالتعليق على بعض المسائل الكلامية التي تحتاج إلى إيضاح أكثر، مستعينا بالمراجع المعتمدة في علم الكلام، ووثقت الأقوال والأراء التي نسبها الشيخ الكوراني إلى غيره من العلماء من مصادرها الأصلية.



؛ جمادي الأول ١٤٤١هـ

۳۰ كانون الأول ۲۰۱۹م

**(177)** 









الورقة الأولى من المخطوط

ء جمادي الأول ١٤٤١هـ

۳۰ کانون الأول ۲۰۱۹م

<17€>







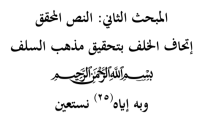
العدد





الورقة الأخيرة من المخطوط





الحمد لله العلي الأعلى القريب الأقرب، الجامع بين المتقابلات للإطلاق الحقيقي، المستوعب للكمال الأتم في أعلى الرتب (٢٦)، وصلى الله على سيدنا محدًّ النبي الأمي المنزل عليه: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَرْبِيلِ ﴾ (٢٧)، ﴿ وَضَيْنُ ٱقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ (٢٧)، وعلى آله وصحبه وسلم، صلاة وتسليما فائضي البركات على الآفاق والأنفس عدد خلق الله، بدوام الله (٢٩) الولى الحميد.

أما بعد: فقد كتبتما إلي أيها الأخوان (٣٠) الناهضان بهمتهما (٣١) لطلب التحقيق، أنكما اختلفتما في تأويل (٣٢) المتشابه (٣٣) جوازا ومنعا، وطلبتما تحقيق مذهب السلف، أعاد الله علينا من بركاتهم، وبعد تحرير المقام يرتفع النزاع بينكما بإذن الله ذي الجلال والإكرام. فأقول وبالله التوفيق:

قد قال الله تعالى في المتشابه (٢٠٠): ﴿ وَمَا يَمْ لَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِحُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ عَلَى الجلالة أو مَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّناً ﴾ (٣٠)، والتحقيق عندي: أن النزاع في أن الوقف (٣٦) على الجلالة أو العلم (٣٠) مرفوع (٣٦)؛ لأن من قال: إن (٣٩) الوقف على الجلالة؛ أراد أن المتشابه لا يعلم من طريق الفكر، وهو كذلك، لأنه من العلوم الوهبية التي هي فوق طور العقول من (٤٠) طريق (٤١) أفكارها.

ومن قال: إن الوقف على العلم؛ أراد أن الراسخين في العلم – أي من (٢٠) طريق الوهب (٢٠) الإلهي والفيض الرباني – يعلمون تأويله أيضا، لكنه بإعلام الله تعالى ووهبه وفيضه، لا بالنظر والفكر؛ وهو صحيح أيضا، إذ لا مانع عقليا ولا شرعيا من إعلام الله تعالى من شاء من خواص عباده بالمراد منها، يؤيده قوله تعالى: ﴿وَعَلَّمَكُ مَا لَمْ تَكُن تَعَلَّمُ اللهُ وَكُاكَ مَالِمُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُ عَظِيمًا ﴾ (١٤٥)، والوارث إذا صح له كمال الإرث فهو على قدمه في



؛ جمادي الأول ٢ ؛ ؛ ١ هـ ٣٠ كانون الأول

**《177》** 

ذلك، قال تعالى: ﴿ يَخْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ مَن يَشَآمُ وَأَللَّهُ ذُو ٱلْفَضَّ لِٱلْعَظِيمِ ﴾ (٥٠٠).

فكان المعنى على الأول: وما يعلم تأويله ابتداء وبلا واسطة إلا الله، وأما الراسخون في العلم فلا يعلمونه إلا بواسطة إعلام الله تعالى لا ابتداء. وعلى الثاني: وما يعلم تأويله ابتداء كان<sup>(٤٦)</sup> أو بواسطة إلا الله والراسخون في العلم، وبعد علمهم بالتأويل بإعلام الله يقولون آمنا به. وفي صحيح البخاري عن مجاهد تعليقا قال: «والراسخون في العلم يعلمون تأويله يقولون آمنا به»<sup>(٤٧)</sup> انتهى.

وأما غير الراسخين فلا يعلمونه؛ إذ لا سبيل إلى العلم به من طريق الفكر، ولا  $\chi$  أنه قال: إعلام لهم  $\chi$  من الله تعالى. وفي «الدر المنثور» من طريق مجاهد عن ابن عباس  $\chi$  أنه قال: «أنا ممن يعلم تأويله» $\chi$  أي المتشابه. وصح أنه  $\chi$  دعا له بقوله: «اللهم $\chi$  علمه التأويل وفقهه في الدين» $\chi$  .

قال الحافظ ابن حجر $^{(00)}$ : وهذه الدعوة مما $^{(10)}$  تحققت إجابتها لما علم من $^{(00)}$  حال ابن عباس في معرفة التفسير والفقه $^{(10)}$  انتهى.

وذكرنا هذا في «إتحاف الذكي» (٥٠) على وجه التفصيل (٥٨)، فمن شاء فليراجع، والله يقول الحق وهو يهدي السبيل.

ولا<sup>(٩٥)</sup> دلالة في الآية على أن الله نفى التأويل للمتشابه، وإنما فيها الدلالة على إثبات التأويل للمتشابه (٢٠٠)، لكنه نفى علمه على العموم، وأثبته لله تعالى والراسخين في العلم الوهبي بإعلامه تعالى لا بالنظر.

ومذهب السلف (١٦) إنما ينكشف تحقيقه ببيان مبناه، وأصله الذي لا يعلمه إلا الراسخون في العلم، وذلك أنهم أثبتوا لله تعالى ما ورد به السمع من المتشابه على معناه المفهوم عند أهل اللسان المخاطبين به، مع التنزيه بليس كمثله شيء، وذلك لا يتم عند التحقيق إلا بالقول بأن الله تعالى له الإطلاق الحقيقي، الذي لا يقابله تقييد، المصحح للتجلي فيما يشاء من المتشابحات مع بقاء التنزيه، فإن إثبات المتشابحات على معانيها اللعوية لله تعالى يدل على أنهم قائلون باتصافه تعالى بما على ما يفهمه منها أهل اللسان؛ لأنهم خوطبوا بلسافهم، قال الله (٢٦) اتعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلِسَانِ قَوْمِهِه



ئ جمادي الأول ٢٠٤١هـ ٣٠ كانون الأول ٩٢٠١م



لِيُكَبَيِّكَ لَمُكُمُّ ﴾(٦٣). والتنزيه (٢٠) يدل على أن الله تعالى (٦٥) لا يتقيد بما تقيدا يمنعه من الإطلاق الحقيقي، وإلا لكان كمثله أشياء، واللازم باطل بنص ليس كمثله شيء.

فإن الإنسان إنما يتفكر في أشياء تلقاها من جهة الحواس وأوائل العقل ليحصل به علم آخر، بينه وبين هذه الأشياء مناسبة، ولا مناسبة بين الله وبين خلقه، فلا يصح العلم به (۲۳) من جهة الفكر، والعقل لا يدرك إلا ما علم بديهة أو ما (۲۰) أعطاه الفكر، وقد بطل إدراك (۲۰) الفكر له (۲۱)، فقد بطل إدراك العقل من طريق الفكر. ولكن العقل بما هو عقل (۲۷)؛ إنما حده أن يعقل ويضبط ما حصل عنده، وجاز أن الحق تعالى (۲۸) يهبه المعرفة به (۲۹)، فيتعقلها (۸۰) من حيث إنه عقل لا من طريق الفكر، فإن هذا لا مانع يمنعه (۱۸) شرعا ولا عقلا، قال تعالى: ﴿ يَحْمُنُ مِرْحَمَتِهِ مَن يَشَلَهُ وَاللّهُ ذُو ٱلْفَضَلِ ٱلْمَظِيمِ ﴾ (۲۸).

فظهر أن مذهب السلف مبني على أصل لا يعلمه إلا الراسخون في العلم من طريق الوهب الإلهي، فمن قال: لا أعلم معنى المتشابه، أي: من طريق الفكر؛ فقد صدق لما تبين، فالقائل بالتفويض  $^{(7)}$  في معنى المتشابكات  $^{(1)}$ ؛ قائل بأن إثبات المتشابه لله تعالى بالمعنى المفهوم عند أهل اللسان مع التنزيه بليس كمثله شيء مما لا يستقل العقل بإدراكه، وإنما يتلقاه بالإيمان، ثم بعد الإيمان جاز أن يهبه الله تعالى علم ذلك، فلا نزاع في التحقيق بين أهل التفويض وأهل الإثبات  $^{(8)}$ . وبالله التوفيق، نور الأرض والسموات.

ثم قول أحدكما التأويل جائز عند الأشاعرة ( $^{(\Lambda^{1})}$  لحاجة دعت إليه – كخوف وقوع عامي لا يهتدي بالتفويض في التجسيم، مرادا بالتأويل صرف اللفظ عن ظاهره المفهوم عند أهل اللسان – صحيح، ذكره الحافظ ابن عساكر ( $^{(\Lambda^{1})}$  عنهم في «التبيين» ( $^{(\Lambda^{1})}$  لذلك، لا لأنه



ئ جمادي الأول ٢ ث ث ١ هـ ٣٠ كانون الأول ٢ ٠ ١ ٩

**《**17∧》

المراد، لأن صاحب التأويل بالمعنى المذكور لا يجزم بأن هذا المعنى هو المراد للحق تعالى من المتشابه (٨٩)، وإنما يقول بصحة إرادته (٩٠) عند الاضطرار إلى التأويل لاستحالة (٩١) ظاهره في زعم العقل البحت، وصحة المعنى التأويلي في تنزيه العقل المجرد عن الشرع، لكن كمال المعرفة في تنزيه الشرع الذي هو مذهب السلف، فإن العقل السليم من أمراض الشبهات الخيالية يقبله، وإن لم يستقل بإدراكه، وقد بينا موافقة المنقول للمعقول بتحقيق أصل (٩٢) مذهب السلف ومبناه، وبالله التوفيق.

وأما التأويل بالمعنى المذكور في إجمال مذهب السلف فهو واقع للإجماع على تنزيه الحق عما لا يليق به، ولا يتم ذلك بعد إثبات المتشابحات (٩٣) لله تعالى بمعناها اللغوي – كما هو مذهب السلف – إلا بتأويل الراسخين في العلم كما تبين، فالواجب على كل من يريد اتباع طريق السلف، الفائزين بكمال الإيمان، المنطبق على كمال المعرفة، إثبات المتشابحات لله تعالى كما أثبتها الله تعالى ورسوله على مع التنزيه بليس كمثله شيء.

وأما استشكال الآخر – ما نقل عن إمام الحرمين (٩٤) في حديث: نهى تفضيله على يونس بن متى (٩٥)، بأن القول بأن قرب محمد للله أسري به كقرب يونس من ربه وهو في بطن الحوت (٩٧)، يستلزم أن يكون (٩٨) قرب إبليس من الله تعالى كقرب محمد لله تعالى كقرب محمد المندية في قوله تعالى: أسري به، وهذا لا يقوله ذو عقل سليم؛ بل (٩٩) ولا فائدة لتخصيص العندية في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَيّاكَ لَايَسَتَكُمْ وَنَ عَنْ عِبَادَتِهِمِ ) (١٠٠٠).

والمراد بحم الملائكة، ولا شك أنهم في السماء، وعلى قولهم: يكون إبليس ممن هو عند الله ويكون غير مستكبر عن العبادة (۱۰۱۱)؛ والأمر ليس كذلك، فأوضحوا لنا الحق نتبعه (۱۰۲۱)، وبينوا الباطل (۱۰۳) ندعه. انتهى – فكلام ناشئ عن خلط بين المقامات، وعدم تمييز بين مراتب العندية.

وإيضاح ذلك أن الحق تعالى قال: ﴿ (ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ ''')، وما في معناه. وقال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا وقال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا حَزَابِنُكُم ﴾ ''')، وقال تعالى: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا حَزَابِنُكُم ﴾ ''')، وقال تعالى: ﴿ وَ مُقَعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكِ مُّقَندِمٍ ﴾ (''')، فمعية الهوية سارية في الأشياء، ولا تفاوت لها (''') في ذلك قربا وبعدا، ولا مزية في ذلك، لأنها ضرورية لكل

الغدد

ئ جمادي الأول ٢٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ٢٠١٩م

<179>

موجود، كما يدل عليه حديث أبي هريرة عند الترمذي: «لو دلى أحدكم بحبل لهبط على الله، ثم قرأ: ﴿هُوَ ٱلْأَوْلُ وَٱلْكَابِهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾(١٠٩).

وحديث أبي زرين: «أبن كان ربنا قبل أن يخلق الخلق (١٢١)؟ قال: كان في عماء» (١٢١)، الحديث. مع بقاء التنزيه بليس كمثله شيء، كما يوضحه الحديث الصحيح: «سبحانك حيث كنت» (١٢٣)، فإنه نزهه عن التقييد بالحيث في عين إثبات الحيث له تعالى، فالتجلي (١٢٠) الرحماني بالاستواء (١٢٥) على العرش على ظاهره لا ينافي التنزيه، فإن الله تعالى لإطلاقه الحقيقي لا مكان له، ولا جهة له، مع صحة تجليه في المكان والجهة، فبالاعتبار (١٢٦) الأول: لا تفاوت بين الأشياء في القرب والبعد، ولا مزية في ذلك. وبالاعتبار الثاني: صح التفاوت بالقرب والبعد بين الأشياء بالنسبة إلى التجليات الأسمائية، وفيها تحصل (١٢٧) المزية لتفاوت التجليات الأسمائية، وفيها تحصل (١٢٥) المزية لتفاوت التجليات الأسمائية، وفيها تحسل (١٢٥)

فالعندية في قوله تعالى: ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدَقِ عِندَ مَلِيكِ مُقَندِ إِنَّ المَرْية عندية تقريب إلى التجلي الأسمى الخاص المذكور في الآية وفيها (١٣٠) المزية، بخلاف العندية في قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَ فَا خَرَ آبِنُهُ مُ ﴾ بناء على تفسير الخزائن بالإمكانات، كما فسرها بعض المحققين، فإن الأشياء بعد وجودها ما خرجت عن إمكانا فهي في الخزائن بعد، والخزائن عند الله الجامع للكمالات، فالأشياء كلها عنده تعالى مع تفاوت مراتبها عقلا وشرعا.



؛ جمادي الأول ٢٠٤١هـ ٣٠ كانون الأول ٢٠١٩م

**€17.** 

فعندية الملائكة عندية تقريب للتجلي الأسمى الرحماني في الاستواء العرشي، ولا نصيب لإبليس في ذلك، فلا يلزم نفي الاستكبار عنه، وإنما له القرب إلى الجبار القهار المنتقم، ولا ينافي الاستكبار بل يجامعه، ولا مزية له (١٣١) في ذلك؛ إذ فيه عذابه، كما لا مزية للكفار في الرجوع إليه تعالى، المذكور في قوله تعالى: ﴿وَإِلْيَهِ تُرْجَعُورِكَ ﴾ (١٣٢)، فإنه إذا رجع إليه يتلقاه المنتقم؛ لا الرحمن الرؤوف العطوف، فإلى الله المصير مع تفاوت المراتب في المقام والمسير.

فينبغي لك أيها الأخ المستنصح أن تميز بين المراتب وتنزل المسموعات منازلها حتى لا يفوتك كمال الإيمان بالمتشابحات.

والنصيحة عندي لمن استنصحني؛ ولكل مسلم إتباع طريق السلف من الإيمان بالمتشابحات على المفهوم اللغوي مع التنزيه بليس كمثله شيء، فإنه الإيمان (١٣٣) الكامل المنطبق على كمال المعرفة.

هذا ما يسر الله إبرازه في الوقت مع كثرة الاشتغال (١٣٤) في الموسم (١٣٥) في هذا الحرم الشريف، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات وتعم البركات.

قال المؤلف عفا الله عنه: تم تسويده يوم الإثنين في ١١ من محرم الحرام، مفتتح سنة المدينة المدينة المنورة، على خير ساكنها أفضل الصلاة والسلام، عدد خلق الله بدوام الملك العلام، والحمد لله رب العالمين (١٣٦).



؛ جمادي الأول ١٤٤١هـ

۳۰ کانون الأول ۱۹۰۱م

**(171)** 



الهوامش

- (١) انظر مثلا: الكوراني: مسالك الأبرار إلى أحاديث النبي المختار، مكتبة فيض الله أفندي، تركيا،
- (٢) انظر مثلا: الكوراني: جلاء الفهوم في تحقيق الثبوت ورؤية المعدوم، مكتبة بلدية الإسكندرية، رقم: ٦٣٣ فنون، ١١، إسعاف الحنيف لسلوك مسلك التعريف، مكتبة راغب قوجة باشا، مجاميع ٢٦٤١،
- (٣) انظر: النخلى: بغية الطالبين لبيان المشائخ المحققين المعتمدين، دائرة المعارف النظامية، حيدر آباد، الطبعة الأولى، ١٣٢٨هـ، ٤٠،كحالة: معجم المؤلفين، مؤسسة الرسالة،١٩، البغدادي: هدية
- (٤) انظر: الآلوسي: جلاء العينين في محاكمة الأحمدين، تحقيق: الداني بن منير آل زهوي، المكتبة
  - (٥) انظر: الآلوسى: المصدر نفسه، ٦٠.
  - (٦) الزركلي: الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت، ١/٥٦.
- الإسلامي، القاهرة، ٥/١، الجبرتي: عجانب الآثار، مطبعة الشرقية، مصر، ٦٩/١، البغدادي: هدية العارفين، ١/٥٣.
- (٨) انظر: أبو المواهب، مشيخة أبي المواهب، تحقيق: مجد مطيع الحافظ، دار الفكر، دمشق، ١٠٢، كحالة: معجم المؤلفين، ١٩، التونكي: معجم المصنفين، مطبعة طبارة، بيروت، ٤١٣٤هـ، ١٠٤/١.
- (١٠) العياشي: الرحلة العياشية، تحقيق: د. سعيد الفاضلي، و د. سليمان القرشي، دار السويدي، أبو ظبي، الطبعة الأولى، ٢٠٠٦م، ٧٩/١؛ الحموى: فواند الارتحال ونتانج السفر، تحقيق: عبدالله مجد الكنَّدرى، دار النوآدر، الطبعة الأولى، ١٤٣٢هـ ٢٠١١م، ٥٥/٥، درَّ عماد عبد السلام، إبراهيم
- (١١) العياشي: الرحلة العياشية، ٩/١٤، الشوكاني: البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، دار
  - (١٢) العياشي: الرحلة العياشية، ٩/١؛ الحموى: فوائد الارتحال، ٩/٥.
  - (١٣) العياشي: الرحلة العياشية، ١/٠٨٤، الحموى: فوائد الارتحال، ٦/٣٥.
- (١٤) انظر: عبد الباقي الحنبلي: رياض الجنة في آثار أهل السنة، مكتبة الملك عبد الله، تحت رقم:
  - - (١٧) العياشي: الرحلة العياشية، ٤٨٣/١، الحموى: فوائد الارتحال، ٣٠/٦.

    - (١٩) العياشي: الرحلة العياشية، ١/٦٨٤، الحموى: فوائد الارتحال، ٦١/٣.
      - - (۲۲) انظر: المرادى: سلك الدرر ٢/١.
    - - (٢٤) انظر: المرادي: سلك الدرر، ١/٥، الشوكاني: البدر الطالع، ١٢/١.
        - (۲۰) ب جد: وبه نستعين.

- مجاميع ١١٧٤، ٢١١، نبراس الإيناس بأجوبة سؤالات أهل فاس، مكتبة أسعد أفندي، تركياً، مجاميع ٧١٦،١٤٥٣
- العارفين، مؤسسة التاريخ العربي، ١/٥٥.
- العصرية، بيروت، ٦٠.
- النخلى: بغية الطالبين، ٥٠، المرادي: سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، دار الكتاب
- - (٩) الكوراني: الأمم لإيقاظ الهمم، دائرة المعارف النظامية، حيدر آباد، الطبعة الأولى، ١٣٢٨هـ، ١٣٠.
- الشهرزوري الكوراني حياته وآثاره، الجمعية الثقافية التاريخية لكردستان، ١٨.
- الكتاب الإسلامي، القاهرة، ١١/١.

  - ٢/٢٠٥٦٣ لـ ٢٠، أبو المواهب: مشيخة أبي المواهب، ١٠٣
    - (١٥) انظر: أبو المواهب: مشيخة أبي المواهب، ١٠٣.
    - (١٦) العياشي: الرحلة العياشية، ٢/١ ٤، الحموي: فوائد الارتحال، ٥٩/٣.

      - (١٨) العياشي: الرحلة العياشية، ٥/١/١، الحموي: فوائد الارتحال، ٦١/٣.
        - (٢٠) انظر: الشوكاني: البدر الطالع، ١١/١.
          - (٢١) انظر: الزركلي: الأعلام، ١/٣٥...
      - (٢٣) منه نسخة خطية بمكتبة جامعة الرياض، تحت رقم (٣٨٨١-ف٥/٨٣٧).
        - (٢٦) د: للكمال الأتم في أعلى الرتب.









- (۲۷) سورة طه: ٥.
- (۲۸) سورة ق: ۱٦.
  - (۲۹) جـ: الله.
- (٣٠) يرجع سبب تأليف الرسالة إلى أن أخوين في مدينة البصرة تنازعا في تأويل الآيات المتشابهات، ولم يجدا فيها من يرد عليهما، فرفعا القضية إلى الشيخ إبراهيم الكوراني في المدينة المنورة، فأجابهما بهذه الرسالة. انظر: إتحاف الخلف، ورقة العنوان.
  - (۳۱) جـ: بهممهما.
- (٣٣) التأويل أحد المصطلحات القرآنية، وقد ورد هذا اللفظ في الاستعمال القرآني بمعنى العاقبة والمآل والمصير، وفي السنة النبوية بمعنى النفسير والبيان، ثم تعرض هذا المصطلح إلى نوع من التطور من ناحية دلالته واستعماله، وقد برز بوضوح مدى التفاوت بين مفهومه القرآني والمعنى الذي انتهى إليه المتكلمون والأصوليون، وصار لفظ التأويل إذا أطلق؛ انصرف الذهن إلى المفهوم الجديد وليس إلى المعنى المستخدم في القرآن والسنة، والتأويل بهذا المعنى كما عرفه الأصوليون والمتكلمون: «عبارة عن احتمال يعضده دليل، يصير به أغلب على الظن من المعني الذي يدل عليه الظاهر». الغزالي: المستصفى، تحقيق: مجد عبد السلام عبد الشافي، دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٩٣١ الملابة، الطبعة الشائة، ١٩٣٨ المرازي: المحصول، تحقيق: د. طه جابر فياض العلواني، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة، ١٩٣٨ هـ ١٩٣٨ وقارن: الجويني: البرهان في أصول الفقه، تحقيق: صلاح بن محيضة دار الكتب العلمية، الطبعة الأولى ١٤١٨ هـ ١٩٩٧ م، ١٩٣٨ ا
  - (٣٣) جد: المتشابهات
- (٤٠٣) يرتبط التأويل بموضوع المحكم والمتشابه ارتباطا وثيقا، فكل واحد من أصحاب المذاهب الكلامية يدعي أن الآيات الموافقة لمذهبه محكمة، وأن الآيات الموافقة لمذهب خصمه متشابهة ويجب تأويلها وردها إلى المحكم، وقد دار خلاف طويل حول تحديد المراد من هذين المصطلحين، غير أن المتكلمين حصروا الآيات المتشابهة في الصفات الخبرية، يقول ابن خلدون في هذا الصدد: «إنه لم يبق من المتشابه إلا الصفات التي وصف الله بها نفسه في كتابه وعلى لسان نبيه، مما يوهم ظاهره نقصا أو تعجيزا، كالاستواء والنزول والمجيء والوجه واليدين والعينين، التي هي من صفات المحدثات». المقدمة، تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م، ٢٠٢، وراجع: الرازي: مفاتح الغيب،دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثالثة، ١٤١٠هه، ١٣٩/٧.
  - (۳۰) سورة آل عمران: <sup>٧</sup>.
- (٣٦) اختلف العلماء بشأن الوقف على لفظ الجلالة أو العلم، واختلافهم في ذلك راجع إلى تحديد مفهومي المحكم والمتشابه الواردين في الآية نفسها، حيث وصف الله تعالى كتابه في الآية المذكورة بأن بعضه محكم وبعضه متشابه، فإذا أريد بالمتشابه مالا سبيل إليه للمخلوق كحقائق الوعد والوعيد وقيام الساعة وأمر الروح، وغير ذلك من الأمور التي استأثرها الله بعلمه؛ فالحق الوقف على لفظ الجلالة، وما بعده جملة استنافية، ومن القائلين بذلك على اختلافهم في تفسير المتشابه: ابن عباس، وعائشة، ومالك بن أنس، والكساني، والفراء، ومن المعتزلة أبو على الجباني، والإمام الرازي من الأشاعرة. وإن أريد بالمتشابه ما يختفي على العامة ولايدركه إلا الخاصة؛ فالحق عطف «الراسخون في العلم» على لفظ الجلالة، وممن قال بذلك: ابن عباس، ومجاهد، والربيع بن أنس، وأكثر المتكلمين من المعتزلة والأشاعرة. انظر: الطبري: جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد مجد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١١٤٠ههـ ١٠٢٠ م ١٠٠٠، الرازي: مفاتيح الغيب، ١/٥٤٠ البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل، تحقيق: مجد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى ١١٤٠ه، ١/٢٠ م ١٠٠٠ الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى ١١٤٨ه، ١/٢٠.
  - (٣٧) جـ: والعلم.
  - (٣٨) يقصد الشيخ الكوراني أن كلا من الوقف والوصل جائز، ولكل منهما تفسير خاص، كما بينه بنفسه.
    - (٣٩) جـ: إن.
      - (٤٠) أ: في.
    - (1 ٤) ب: الفكر، وهو كذلك، لأنه من العلوم الوهبية التي هي فوق طور العقول من طريق. صح هـ.

مجلة كلية العلوم الاسلامية



ع جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ١٩٢١م

**€17**℃



- (٤٢) أ: ف*ي*.
- (٤٣) ب: وهب
- (٤٤) سورة النساء: ١١٣.
  - (ه ٤) سورة آل : ٧٤. (٢٤) جـ: - كان.
- (٤٧) صحيح البخاري مع شرحه فتح الباري، كتاب تفسير القرآن، باب منه آيات محكمات، ٢٦٣/٨.
  - (٤٨) د: فلا.
  - ( ٩٤) جـ: وإذ إعلام.
  - (٥٠) السيوطى: الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ٢/٢ ١٠.
    - (١٥) ج: اللهم.
- (٢٥) أخرجه أحمد في مسنده، مسند عبدالله بن العباس بن عبدالمطلب، ٢٠٥/٤، برقم: ٢٣٩٧، وأخرجه ابن أبي شبية والحاكم بنفس اللفظ، فرواه ابن أبي شبية في المصنف، باب ماذكر في ابن عباس، ٣٨٣/٦ برقم: ٣٨٣/٣، برقم: ٣٨٣/٣، ورواه الحاكم في المستدرك، ذكر عبدالله بن عباس، ٣١٥/٣، برقم: ٢٢٨/١، وقال: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». أما اللفظ الموافق لما أورده الشيخ الكوراني؛ فقد ذكره ابن كثير في البداية والنهاية، ٣٢٦/٨.
- (٣٥) ابن حجر: هو أحمد بن علي بن محد بن علي بن أحمد العسقلاني، الشافعي، شهاب الدين أبو الفضل، ولا بمصر وتوفي بها سنة ١٩٨٣، وهو محدث مورخ أديب، بلغت مصنفاته التي كانت معظمها في الحديث والتاريخ والفقه والأدب إلى أكثر من منة وخمسين مصنفا، منها: فتح الباري بشرح صحيح البخاري، الإصابة في تمييز الصحابة، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، إلى غير ذلك. انظر: السخاوي: الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، ٢ دار مكتبة الحياة، بيروت، ٣٦/٢ من السيوطي: نظم العقبان في أعيان الأعيان، المكتبة العلمية، بيروت، ٢٥/١ ع ٥٠.
  - (٤٥) د: قد.
  - (٥٥) جـ: في.
  - (٥٦) ابن حجر: فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ٢٢٤/١.
- (٧٥) أحد مصنفات الشيخ إبراهيم الكوراني في التصوف ألفه سنة ١٠٧٦هـ في المدينة المنورة غير أنه لم يكمله، شرح فيه رسالة الشيخ فضل الله البرهانبوري «التحفة المرسلة إلى النبي».
  - (٥٨) انظر: الكوراني: إتحاف الذكي بشرح التحفة المرسلة إلى النبي، ورقة ١٣.
    - (۹۹) د: فلا.
    - (٦٠) ب: وإنما فيها الدلالة على إثبات التأويل للمتشابه. صح هـ.
      - (۲۱) د: وهذا مذهب السلف.
        - (٦٢) أب: الله.
        - (٦٣) سورة إبراهيم: ٤.
      - (۲۶) أ: والتقييد، وهو خطأ.
      - (٦٥) أ: على أنه، ج: على أنه تعالى.
- (٦٦) د وإلا لكان كمثله أشياء، واللازم باطل بنص ليس كمثله شيء، فتلخص أن الحق تعالى له الإطلاق الحقيقي.
  - (۲۷) جـ: فيصح.
  - (۲۸) د: هو.
  - (۱۹) ب جـ: يهتدى.
    - (۲۰) جـ: أعطى.
  - أ ٧١) د: قال الله تعالى.

  - (٧٢) سورة التغابن: ١١.
    - (۲۳) جـ: به.
      - (۲٤) د: وما.
    - (٥٧) ج: إدراك.



- بالأول ١٤٤١ هـ

۲۰ کانون الأول ۱۹۰۷م

€1V£}





- (٧٦) هذه الكلمة سقطت من د.
  - (۷۷) ب: عقل، د: عاقل.
  - (۷۸) جـ: وجاز لله تعالى.
    - (۹۷) جـ: به.
  - (۸۰) ب جد: فیعقلها.
- (٨١) د: فإن هذا لا مانع منه.
  - (۸۲) سورة آل : ۷٤.
- (٣٨) التفويض في اصطلاح المتكلمين يعني: «صرف اللفظ عن ظاهره مع عدم التعرض لبيان المعنى المراد منه، بل يترك ويفوض علمه إلى الله تعالى». محد محي الدين عبدالحميد: النظام الفريد بتحقيق جوهرة التوحيد،دار القلم العربي، حلب، الطبعة الأولى، ١٤١١، ١٤٨٨.
  - (٨٤) ب: المتشابه
- (٥٠) يعد التأويل والتفويض من أبرز الطرق التي سلكها المتكلمون للتعامل مع النصوص الشرعية الموهمة للتشبيه والتجسيم، وقد اشتهر في العرف الكلامي أن التأويل طريقة الخلف وهي أحكم، والتفويض طريقة السلف وهي أسلم، أما الإتجاه السلفي فقد رفض كلا الطريقين، كما رفض نسبة التفويض إلى السلف، والذي اختاره هذا الإتجاه؛ واعتبره مسلكا وسطا بين التأويل والتفويض هو الإثبات، فهو يثبت كل اسم أو صفة وردت في الكتاب أو السنة على ظاهرها اللائق بالذات الإلهية مع التنزيه عن مشابهة المخلوقين، وتفويض الكيفية إلى الله تعالى، ويؤكد ممثلوا هذا الإتجاه على أن الإثبات هو التعبير الصحيح عن مذهب السلف، وليس التفويض الذي تبناه المتكلمون ونسبوه إليهم، وقد سار الشيخ الكوراني على نفس المسلك في تعامله مع المتشابهات، فأجراها على ظواهرها مع التنزيه بليس كمثله شئ، وهذا هو تأويل الراسخين في العلم عنده، وقد فصل القول في ذلك في كثير من مؤلفاته الكلامية. انظر: أبو يعلى: إبطال التأويلات لأخبار الصفات، تحقيق: أبو عبد الله مجد بن حمد الحمود النجدي، دار إيلاف الدولية للنشر والتوزيع، الكويت، ٢٣/١؛ ابن تيمية: الفتاوى الحموية الكبرى، ١٨٨ ـ ١٩٠، د. مجد السيد الجليند: منهج السلف بين العقل والتقليد، بدون عدد الطبع، الماد ١٤١٥ منه ١٩٠٥ د.
- (٨٦) لم يتفق الأشاعرة على مسلك واحد تجاه التأويل؛ فالمتقدمون منهم كالأشعري أبي الحسن الطبري والباقلاني أثبتوا الصفات الخبرية لله تعالى باستثناء بعض الصفات الفعلية؛ كالمحبة والرضا والسحط والغضب، وغير ذلك، حيث تأولوها خوفًا من إيهام مشابهة صفات المخلوقين، لكن المذهب الأشعري لم يقف عند هذا الحد، ولم يلتزم المتأخرون بما سار عليه شيخ المذهب، بل شهد تطورا لافتا نحو النزوع إلى العقل وتأويل النصوص التي يوهم ظاهرها التشبيه والتجسيم، وقد ظهر بوادر هذه النزعة العقلية عند ابن فورك واكتمل أركانها عند الرازي، الذي وضع قانونا كليا للتعامل مع النصوص المتشابهة، يتمثل في صرفها عن ظاهرها وتأويلها على ضوء النصوص المحكمة. انظر: الأشعري: الإبانة، عن أصول الديانة، تحقيق: د. فوقية حسن محمود، دار الأنصار، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م، ١/٥٠١ ما ١٠٥، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق: د. نواف الجراح، دار صادر، بيروت، الطبعة الثانية، ٢٩ ١١١٤هـ ٢٠٠٨م، ١٧٠ ١٧٣، الباقلاني: التمهيد، عنى بنشره: الأب رتشرد يوسف مكارثي اليسوعي، المكتبة الشرقية، بيروت، ١٩٥٧م، ٢٦٠\_٢٦٢، ابن فورك: مشكل الحديث، تحقيق: دانيال جيماريه، المعهد الفرنسي للدراسات العربية، تمشق، ٢٠٠٣م، ٧٦ ٧٧، البغدادي: أصول الدين، مطبعة الدولة، إستانبول، الطبعة الأولى، ١٣٤٦هـ ١٩٢٨م، ٧٣ ٧٨، الأسفراييني: التبصير في الدين، تحقيق: كمال يوسف الحوت، عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ٤٠٣ ١هـ١٩٨٣م، ١٥٨، الجويني: الإرشاد، تحقيق: د. محمد يوسف موسى، على عبد المنعم عبد الحميد، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٣٦٩هـ ١٩٥٠م، ٢٤ ٤٤، الغزالي: الاقتصاد في الاعتقاد، قدم له: موفق فوزي الجبر، الحكمة للطباعة والنشر، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، ٦٥ \_٦٨، الرازي: أساس التقديس، تحقيق: د. أحمد حجازي السقا، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ١٩٨.
- (٨٧) ابن عساكر: هو أبو القاسم على بن الحسن بن هبة الله الدمشقي، الشهير بابن عساكر، فقيه مؤرخ، وحافظ محدث، ولد بدمشق سنة ٧٢٥ هـ، ورحل إلى كثير من الحواضر الإسلامية، توفي سنة بدمشق

مجلة كلية العلوم الاسلامية



ئ جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول

(1VO)



- ودفن بباب الصغير، من آثاره: تاريخ دمشق، تبين كذب المفتري. انظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء، تحقيق: مجموعة من المحققين، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثالثة ، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م، ٢٠١/٠ ٤٠١٠ .
- (٨٨) انظر: تبين كذب المفتري فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري، تحقيق: مجد زاهد الكوثري، المكتبة الأزهرية، ٢٠١٥، ٢٨٧.
- (٩٩) اشترط المتكلمون لصحة التأويل شرطين أساسيين: أحدهما: أن يكون التأويل وفق مقتضى اللغة العربية وأساليبها، والآخر عدم الجزم بأن هذا المعنى هو المقصود من كلام الله تعالى لعدم دليل يوجب ذلك. انظر: الصابوني: الكفاية من الهداية، تحقيق: أد مجد آروتشي، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، ٥٤٣هـ ١٤٣٩م، ٩٤، الصفار: تلخيص الأدلة لقواعد التوحيد، تحقيق: د. عبد الله مجد عبد الله إسماعيل، المكتبة الأزهرية، الطبعة الأولى، ١٤٣٢هـ ٢٠١٢م، ٢٧٨.
  - (٩٠) جـ: بصحة
  - (٩١) ج: الشتماله
  - (۹۲) أ: أصل، صح هـ.
  - (٩٣) د: ولا يتم ذلك إلا بعد إثبات المتشابهات.
- (٤٤) الجويني: هو أبو المعالي عبدالملك بن عبدالله، المعروف بإمام الحرمين، فقيه أصولي، وأحد الأنمة الكبار في المذهب الأشعري، ولد سنة ١٩٤ه في جوين من نواحي نيسابور، ورحل إلى بغداد، وجاور الحرمين مدة تصدر من خلالها لللتدريس والإفتاء، ثم عاد إلى نيسابور، وبنى له نظام الملك السلجوقي المدرسة النظامية هناك، توفي سنة. من تصانيفه: الشامل في أصول الدين، البرهان في أصول الفقه، نهاية المطلب في الفقه، انظر: السبكي: طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: د. محمود مجد الطناحي د. عبد الفتاح مجد الحلو، هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، ١٤١٣هـ، ١٦٥/٠
- (٩٠) أورد كثير من شراح الحديث قوله ٦: «لاتفضلوني على يونس بن متى»، غير أني لم أقف عليه بهذا اللفظ في المظان الحديثية، لكن روى البخاري ومسلم بلفظ قريب من ذلك، فروى البخاري: «لا ينبغي لعبد أن يقول: أنا خير من يونس بن متى» كتاب أحاديث الأنبياء، باب قول الله تعالى: «وهل أتاك حديث موسى»، ١٩٣٤، برقم: ٣٩٥، ومسلم: كتاب الفضائل، باب في ذكر يونس عليه السلام، ١٨٤٤، وفي سنن أبي داود: «لنبي» بدل «لعبد»، كتاب السنة، باب في التخيير بين الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، ١٧/٤، برقم: ٢١٧٠.
  - (٩٦) جـ: قرب نبينا محد.
- (٩٧) لم أعثر على هذا القول في كتب الجويني، لكن ابن العربي ذكر أنه أخبره بذلك غير واحد من أصحابه، كما حكى في ذلك قصة جرت بين إمام الحرمين وبين بعض من سأله عن تحديد الجهة لله تعالى. انظر: أحكام القرآن، علق عليه: مجد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثالثة، ٢٤ ١٤هـ ٢٠٥٣م، ٢٥/٤.
  - (٩٨) جـ: يكون.
    - (۹۹) د بل.
  - (١٠٠) سورة الأعراف، آية رقم: ٢٠٦.
  - (۱۰۱) د: ويكون غير مستكبر عن العبادة.
    - (۱۰۲) جـ: نبتغیه.
    - (١٠٣) جد: وبينوا لنا الباطل.
      - (۱۰٤) سورة طه: ٥.
      - (٥٠١) سورة الحديد: ٤.
      - (١٠٦) سورة الحجر: ٢١.
      - (١٠٧) سورة القمر: ٥٥.
        - (۱۰۸) ب: لما



ع جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ٩١٠٢م

{ 1 Y 7 }





(۱۰۹) أخرجه الترمذي في جامعه مع شرحه تحفة الأحوذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة الحديد، ۲۸۲/۸، برقم ۳۲۹۸. وقال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه»، قال: «ويروى عن أيوب ويونس بن عبيد وعلي بن زيد قالوا: لم يسمع الحسن من أبي هريرة». وأخرجه الإمام أحمد في مسنده، مسنده، مسند أبي هريرة، بلفظ: «لو دليتم أحدكم بحبل إلى الأرض السفلى السابعة، لهبط ثم قرأ: ﴿ هُوَ الْأَوْلُ وَالْفَاهِرُ وَالْبَالِئُ وَهُوَ بِكُلَّ شَيَّةٍ عَلِيمٌ ﴾، ٢٢/١٤، برقم: ٨٨٨٨.

- (١١٠) جـ: وأما المزية.
- (١١١) أ تعطى السعادة، ولا قرب لإبليس في ذلك، وإنما له القرب في التجليات الأسمانية.
- (١١٢) د: السعادة، ولا قرب لإبليس في ذلك، وإنما له القرب في التجليات الأسمانية التي تعطي ضد السعادة، صح هـ
  - (١١٣) د: والقهآر والمنتقم.
    - (۱۱٤) د: نعمه
    - (١١٥) ج: لأهل النار.
      - (۱۱٦) د: لخطاب.
      - (۱۱۷) جـ: لقوله.
  - (١١٨) سورة الدخان: ٩٤.
  - (١١٩) سورة المؤمنون: ١٠٨.
  - (١٢٠) سورة البقرة: آية رقم ١١٥.
    - (١٢١) أ: الحق.
- (۱۲۲) جزء من حديث روي بالفاظ مختلفة، فرواه الترمذي بإسناده إلى أبي رزين قال: قلت: يارسول الله أين كان ربنا قبل أن يخلق خلقه؟ قال: «كان في عماء ما تحته هواء وما فوقه هواء، وخلق عرشه على الماء». الجامع الصحيح، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة الهود، ۷۳/۸، برقم: ۳۱۰۹. وفي وقال الترمدي: «وهذا حديث حسن»، ورواه الإمام أحمد في مسنده، ۱۰۸/۲۱، برقم: ۱۲۱۸۸ وفي اسناده وكيع بن حدث وهو ضعيف، أما باقي رجاله فهو ثقات رجال الصحيح. راجع تعليق شعيب الأرنؤوط على الحديث.
- (١٢٣) روي هذا الحديث بأسانيد متعددة وزيادات مختلفة، والصحيح منها -كما أشار إليه الشيخ الكوراني- ما أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط، باب ممن اسمه مجد، بلفظ: «أذن لي أن أحدث عن ملك من حملة العرش، رجلاه في الأرض السفلي، وعلى قرنه العرش، وبين شحمة أذنه وعاتقه خفقان الطير سبعمائة سنة، يقول الملك: سبحانك حيث كنت». ٢/٤١٣، برقم: ٣٠٥٠، ورواه أبو يعلى بإسناد صحيح في مسنده، مسند أبي هريرة، ولفظه: «أذن لي أن أحدث عن ملك قد مرقت رجلاه الأرض السابعة، والعرش على منكبه، وهو يقول: سبحانك أين كنت؟ وأين تكون؟»، ١٦/١١، برقم: ٢٦١٩
  - (۱۲٤) ب: فالتجلي، صح هـ.
    - (٥٢٠) د: في الاستواء.
      - (١٢٦) ج: فالاعتبار.
      - (۱۲۷) ب جـ: يحصل
        - (۱۲۸) جـ: مثل.
        - (١٢٩) ج: إلي.
        - (۱۳۰) أب د: فيها.
          - (۱۳۱) د ـ له
  - (۱۳۲) جزء من آیات کثیرة، انظر مثلا: سورة البقرة: ۲٤٥، یونس: ۵٦، هود: ۳٤.
    - (١٣٣) جـ: فإنه من الإيمان.



غ جمادي الأول ١٤٤١هـ ٣٠ كانون الأول ١٩٠٢م

**{1YY**}





- (١٣٤) أد: الأشغال.
- (١٣٥) ج: بالموسم.
- (١٣٦) ب: قال المؤلف: تم تسويده يوم الإثنين في ١١ من محرم الحرام، مفتتح سنة ١٠٨٨، بمنزلي بظاهر المدينة المنورة، على خير ساكنها أفضل الصلاة والسلام، عدد خلق الله بدوام الملك العلام، والحمد لله رب العالمين.
- جـ: قال المؤلف رضي الله عنه: تم تسويده في الإثنين، يوم إحدى عشر خلون من محرم الحرام، مفتتح سنة ١٠٨٨، بمنزلي بظاهر المدينة المنورة، على صاحبها أفضل صلاة وسلام. تمت وكملت هذه الرسالة الشريفة على يد أحقر الورى صالح ابن الشيخ عبدالقادر الميمي، غفر الله
- نمت وكملت هذه الرسالة الشريعة على يد احقر الورى صالح ابن الشبح عبدالقادر الميمي، عفر الله له ولوالديه، آمين، في المدرسة الخليلية في البصرة المحمية في وقت العصر من يوم الجمعة أول يوم من شهر رمضان الشريف، سنة ١٠٨٨.
- د: قال المؤلف رحمه الله عز وجل: تم تسويده في الإثنين، في إحدى عشر مضت من محرم الحرام، سنة المدن المدينة المنورة، على خير ساكنها أفضل الصلاة والسلام، عدد خلق الله بدوام الملك العلام.

قال العلامة مجد بن إسمعيل الربعي - رحمه الله - وقد تم رقم هذه الوريقات بالروضة الشريفة على الحال فيها أفضل الصلاة والسلام، عدد معلومات الله بدوام الله الملك العلام، نهار يوم الأحد بعد صلاة الظهر، رابع عشرين مضت من شهر جماد الأولى سنة ١١٨٩، على يد راقمها لنفسه ولمن شاء الله من بعده؛ الفقير إلى ربه الغني القدير: مجد بن إسمعيل بن أحمد الربعي الزبيدي الأشعري، رزقه الله العلم والعمل، وجنبه الخطأ والزلل، بجاه النبي مجد وآله وصحبه آمين، انتهى.

وقد تم لي - بحمد الله تعلى - نقل هذه الوريقات بمنزلي تريته الشيخ عيسى الهتار بقلمي، وأنا الفقير إلى المولى الكريم الباري مجد بن إسمعيل المحنبي الهتاري، سائلا من المولى الكريم أن يفتح علي فتوح العارفين، وأن يتوفاني مسلما، ويلحقني بالصالحين، وفرغ القلم في شهر صفر سنة ١٣٢٠. اللهم صل على سيدنا مجد، وعلى آله وصحبه وسلم تسليما، آمين.



؛ جمادي الأول ١٤٤١هـ

۳۰ کانون الأول ۲۰۱۹م

**《17**A》



## Abstract

## Ithaf Al Kalaf Bitahkiki Mazhabi al Salaf Al sheikh Ibrahim Al kurdi Al kurani

Number 60

4 jumade 1

> 1441 A.H

30th Decemder 2019 M This letter dealt with one of the most prominent questions of verbal and nodal, which are similarities of the texts of legitimacy, or so-called news attributes. Scholars differed on their interpretation .Most of the verbal schools went on to interpret these texts so well in accordance with the data of the Arabic language, in order to preserve them from the distinction of divine self from similar creatures, while we find that the ancestors kept them on the face with the delegation of their meanings to God. This is what Burhan al-Din Kurani, a Kurd in this letter said, expressed his total rejection of interpretation.

**Journal Islamic Sciences College** 

(149)

