
 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

1 

The Role of the Holy Qur’an in Healing Social 

Harm 

 
Salah Yaaqoub Yousef 

Member of Faculty – Explanation & Hadith Department 

Faculty of Legitimacy & Islamic Studies – Kuwait University 

Academic Degree: Associate Professor 

Email: salah.abdullah@ku.edu.kw 

 Received 24/4/2025, Revised  22  / 5  / 2025, Accepted 20  /8/ 2025, Published 

30/12/2025
 

 

© 2025 The Author(s).This is an Open Access article distributed This is an 

open access article published in the Journal of the College of Islamic 

Sciences / University of Baghdad. of the Creative Commons Attribution 4.0 

International License, which permits unrestricted use, distribution, and reproduction 

in any medium, provided the original work is properly cited. 

 
Abstract: 

The research titled “The Role of the Holy Qur’an in Healing Social Harm” 

revolves around defining the concept of social harm both linguistically and terminologically, 

identifying its causes, and exploring ways of treating it through the Qur’an. Due to the 

importance of this topic in our contemporary times, I divided the research into three 

sections: 

The first section discusses the term “social harm” both as an individual and 

compound concept. 

The second section addresses the causes leading to social harm, deduced from the 

Book of Allah, the Almighty. 

The third section examines the methods of healing social harm from a Qur’anic 

perspective, along with the positive effects resulting from applying these methods and 

means. 

I employed an inductive, analytical, and deductive approach by surveying the verses 

of the Holy Qur’an that discuss the causes of social harm and its remedies, analyzing these 

verses with reference to the words of scholars and commentators, and deducing the methods 

of treatment and their positive impact on individuals and society. 

The research concluded that anything leading to societal fragmentation and causing 

harm to others—whether through speech or actions—is considered social harm. The Holy 

Qur’an offers a comprehensive methodology for addressing this harm, based on noble 

values and principles, and provides practical solutions aimed at building a cohesive society 

characterized by justice, equality, and mercy, thus achieving happiness and prosperity for all. 

Keywords: Holy Qur’an – Healing – Harm – Social. 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

2 

ورُ القرآنِ الكريمِ في علاجِ الأذى اجتماعيًّاد  
 يوسفيعقوب صلاح 

 الهيئة التدريسية في قسم الحديث و الشرحالاستاذ المساعد في 
 جامعة الكويت-كلية الدراسات الاسلامية و التشريعية

 22/5/2025تاريخ المراجعة:  27/4/2025تاريخ استلام البحث: 

 30/12/2025تاريخ النشر:  21/7/2025تاريخ قبول البحث:

 
 ملخص البحث

حول تحديد مفهوم الأذى ، القرآنِ الكريمِ في علاجِ الأذى اجتماعيًّا" ردو "يدور بحث 
ق علاجه في القرآن الكريم. ولأهمية ائالاجتماعي في اللغة والاصطلاح، والأسباب المؤدية إليه، وطر 

لى ثلاثة مطالب، الأول منها بين مصطلح الأذى عهذا البحث في وقتنا المعاصر. قسمته 
الاجتماعي باعتبار الإفراد والتركيب. والثاني: جعلته للحديث عن الأسباب المؤدية إلى الأذى 

ق علاج ائاستنباط تلك الأسباب من كتاب الله تعالى. والثالث: بحثت فيه عن طر عبر الاجتماعي 
 ق والوسائل. ائالإيجابية المترتبة على تفعيل تلك الطر الأذى الاجتماعي من منظور قرآني، والآثار 

استقراء آيات الذكر عبر واتبعت في سبيل ذلك المنهج الاستقرائي التحليلي الاستنباطي 
ق علاجه، وتحليل تلك الآيات عبر الافادة ائالحكيم التي تتحدث عن أسباب الأذى الاجتماعي وطر 

 ائل العلاج وآثاره الإيجابية على الفرد والمجتمع.من كلام الأئمة والمفسرين، واستنباط وس
 مونتج عن ذلك أن كل ما يؤدي إلى تفكك المجتمع، ويسبب ضررًا للآخرين سواء بالقول أ

ا، قدم القرآن الكريم له منهجًا شاملًا لعلاجه، يرتكز على قيم ومبادئ سامية، اجتماعيً  ىأذ دالفعل، يع
إلى بناء مجتمع متماسك يسوده العدل والمساواة والرحمة، ويحقق  تهدف حلولًا عملية لمعالجته ووضع  

 السعادة والرخاء للجميع.
 الاجتماعي. -الأذى -علاج -القرآن الكريم الكلمات المفتاحية:



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

3 

 المقدمة
الحمد لله الذي خلق الإنسان من طين، ثم جعل نسله من نطفة في قرار مكين، 

ملائكته، وعلمه التأويل، وأصلي وأسلم على ثم سواه ونفخ فيه من روحه، وأسجد له 
المبعوث الذي جاء بالهدى ودين الحق رحمة للعالمين. وعلى صحابته الغر الميامين، 

 ومن تبعهم وسار على نهجهم إلى يوم الدين وبعد.
الأذى الاجتماعي هو كل ما يؤدي إلى تفكك المجتمع، ويسبب ضررًا فإن 

العداوة، و النميمة، و الغيبة، و الظلم، و  ،الفعل، مثل السخرية مللآخرين سواء بالقول أ
وَالَّذِينَ } :قال الله تعالىوالغيبة، والكذب، والغدر، والظلم. الفساد، والافتراء، و القطيعة، و 

ثْمًا بِينًا يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتاَنًا وَاِ   .58:الأحزاب{مُّ
 . هذه الآية تدين الأذى الظالم وتبين عظم إثمهف

وقدم بأسلوب شامل، أشكاله،  جميعبالقرآن الكريم الأذى الاجتماعي وقد تناول 
منهجًا شاملًا لعلاجه، يرتكز على قيم ومبادئ سامية تهدف إلى بناء مجتمع متماسك 

عرّفه، وبيّن أسبابه، وحذّر منه، ووضع حلولًا عملية إذ يسوده العدل والمساواة والرحمة، 
يقدم إذ القرآن الكريم له دور كبير في علاج الأذى الاجتماعي،  ىحوأضلمعالجته. 

 توجيهات وقيمًا أخلاقية تساعد في بناء مجتمع متماسك يسوده العدل والتسامح. 
 :أهمية البحث

الكريم، وتمس الواقع البحث عن القضايا الكبرى التي تناولها القرآن  -1
 المعاصر.

الوقوف على الأسباب التي أدت إلى الأذى الاجتماعي من خلال القرآن  -2
 الكريم.

ق العلاجية التي استخدمها القرآن في علاج الأذى ائالافادة من الطر  -3
 الاجتماعي.



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

4 

دعوة الهيئات والمنظمات العالمية إلى ما يرشد إليه الذكر الحكيم من حلول  -4
 المجتمع المدني.لمشكلات 

يواجه المجتمع اليوم العديد من المشكلات، إذ ، الحاجة إلى حلول عملية -5
مثل إدمان وسائل التواصل الاجتماعي والتفكك الأسري، ويحتاج إلى حلول 

 .عملية تستند إلى أطر أخلاقية ودينية
عبر يعالج القرآن قضايا الأذى الاجتماعي ف الفرد والمجتمع فيتأثير القرآن  -6

بناء شخصية الفرد وقيمه الأخلاقية، مثل الصدق والأمانة والرحمة، مما 
 .يجعله أداة قوية لتصحيح السلوك الفردي والجمعي

يساعد القرآن على تحقيق الاستقرار ، إذ استكشاف دور القرآن في الجانب النفسي -7
النفسية تعزيز الإيمان، مما يجعله وسيلة لمعالجة الآثار عبر النفسي والهدوء 
 .للأذى الاجتماعي

 :مشكلة البحث
العجز الذي نراه في استخدام آليات القرآن الكريم لمعالجة الأذى لماذا 
عن  أدى إلى تفاقم المشكلات، وتنوع أساليب الأذى المجتمعي، فضلاً إذ ؟ الاجتماعي

لأدوات التشخيص، وحتى تتجلى مشكلة البحث سوء تشخيص الأذى لفقد المشخص 
 :الأسئلة ا منأسوق بعضً 

 ما مفهوم الأذى الاجتماعي في اللغة والاصطلاح؟ -1
 ما أسباب الأذى الاجتماعي؟ -2
 الفرد والمجتمع؟في ما الآثار السلبية للأذى الاجتماعي  -3
 ق علاج الأذى الاجتماعي من منظور قرآني؟ائما طر  -4
 ق علاج الأذى الاجتماعي من منظور قرآني؟ائما الآثار الإيجابية لطر  -5
 
 
 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

5 

 :البحثهدف 
يسعى البحث إلى تأكيد فاعلية الدستور القرآني في إيجاد حلول لجميع 

الإجابة على الأسئلة عبر المشكلات والمعضلات والتي منها الأذى الاجتماعي، 
 الواردة في مشكلة البحث.

 بيان مفهوم الأذى الاجتماعي في اللغة والاصطلاح. -1
 الاجتماعي.الوقوف على الأسباب المؤدية إلى الأذى  -2
 آيات الذكر الحكيم.عبر ق ووسائل علاج الأذى القرآن ائاستنباط طر  -3

 الدراسات السابقة
"؛ فاطمة أحمد المن والأذى في ضوء القرآن الكريم: دراسة موضوعية" -1

جامعة أم درمان الإسلامية. كلية أصول  -حسب السيد، رسالة دكتوراه
  م.2016الدين؛ السودان. 

 ي. والاصطلاح ويمفهوم الأذى اللغفي وجه الالتقاء بينه وبين بحثي 
سيما نبينا محمد  لاو الأنبياء أذية  أما وجه التقاطع؛ فاختصاصه بالحديث عن

أنواع  ةبقي، و وعصرنا الحاضرالعصر الجاهلي  فيوأذية المرأة م؛ سلو عليه صلى الله 
صور ضربه أمثلة لبالصدقات، والحج والعمرة، وصلاة الخوف، مع المتعلق الأذى 

بالحديث عن دور القرآن في عالمية. واختص بحثي عدة قضايا عبر المن والأذى 
دون الوقوف على حرفية الأذى بل ما يتعلق بمترادفاتها،  من معالجة الأذى الاجتماعي

 تعالى.وذلك بتحديد الداء، واستنباط الدواء من كتاب الله 
"، أنس عبد مفهوم الأذى وأنواعه في القرآن الكريم بين الماضي والحاضر" -2

كلية العلوم الإسلامية.  -العليم عبد الرحمن السعدي.  جامعة الأنبار 
 م. 2014العراق، 

 وجه الالتقاء: في المعنى اللغوي والاصطلاحي للأذى. 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

6 

لحق الأذى الحسي والمعنوي الذي  ووجه التقاطع: فاعتناؤه بالحديث عن
الأذى في  وتصور ،الأحكام الشرعية المتعلقة بالأذىو ، بالأنبياء والرسل
عليه )نبي الإسلام بالإرهاب، والرسوم المسيئة للهام ، كاتّ العصر الحديث

. واعتنى بحثي باستخراج الأذى الاجتماعي من القرآن الكريم (السلام
 ق ووسائل علاجه.ائوطر 

محمد مجلي أحمد "؛ "الأذى" في القرآن الكريم: دراسة سياقية دلاليةكلمة " -3
ربابعة. بحث منشور ضمن المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. جامعة آل 

 م. 2019 ،الأردن -البيت
 .بوجه عام الحديث عن الأذىوجه الالتقاء: 
 السياق الواردة في ة الأذى عبرتحديد دلالاعتنى الباحث بوجه التقاطع: 

وعرج بالحديث عن الضر والسوء، كلمة الأذى و الآية، والفروق بين كلمة 
مكانية الاستعانة بمثل هذه الدراسو وأتباعهم؛ الأنبياء الإيذاء في حق  ات ا 

واعتنى بحثي بالحديث عن تحديد أنواع الأذى الاجتماعي  .الموضوعية
 وطريقة القرآن في علاجه.

"؛ ليلى عبد القادر مهاجر الكريم: دراسة موضوعية "الأذى في القرآن -4
 ،الأردن ،الجامعة الأردنية، كلية الدراسات العليا -بايوق. رسالة ماجستير

 م.2016
 الحديث عن دلالة الأذى في القرآن ووسائل الوقاية والعلاج.وجه الالتقاء: 
من خلال دلالات الأذى ركزت الباحثة في بحثها حول  وجه التقاطع:

. الوسائل الوقائية والعلاجية للأذى من منظور قرآنيو السياق القرآني، 
 ق علاجه.ائوركزت في بحثي حول الأذى الاجتماعي أسبابه وطر 

 ،"؛ ناصر يوسف عبد اللهسنة الأذى في القرآن الكريم: دراسة موضوعية" -5
 ،العراق -مركز البحوث والدراسات الإسلامية -مجلة الجامعة العراقية

 م. 2022



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

7 

 وجه الالتقاء: الحديث عن الأذى بوجه عام.
الأنبياء مدى الأذى الذي تعرض له وجه التقاطع: اعتنى الباحث ببيان 

واعتنيت بالحديث عن  .في سبيل الدعوة إلى الله تعالىرسل والصالحون؛ وال
 دور القرآن في علاج الأذى الاجتماعي.

القول، وعلاج ما ينافي ذلك: "المنهج القرآني في تهذيب اللسان لأحسن  -6
؛ نوال بنت ناصر الثويني. مجلة الجامعة الإسلامية دراسة موضوعية"

  م.2024المدينة المنورة، السعودية.  -للعلوم الشرعية
 في نوع من أنواع الأذى وهو أذى اللسان.وجه الالتقاء: 
القول إلى بيان الآيات القرآنية التي تدعو إلى الباحثة هدف  وجه التقاطع:

ج فح  القول لاعفي وشموليته  كيف عالج القرآن ما يخالف ذلكحسن، و ال
لأذى النفسي الذي علاجه لوتقويم اللسان وتعلم أفضل مصطلحات الكلام، و 

أنواع الأذى الاجتماعي ووسائل  ةوهدف بحثي لتناول بقي .القولسوء سببه 
 علاجه.

دراسة صرفية نحوية لفظة الأذى ومشتقاتها في الاستعمال القرآني:  -7
 –، أنفال عصام إسماعيل الزيدي. نشر في مجلة كلية التربيةدلالية"

 م. 2016 ،الجامعة المستنصرية، العدد السادس
 القرآني. البحث حول بيان المعنى لكلمة الأذى في السياقوجه الالتقاء: 
بالجانب الصرفي والنحوي لكلمة أذى. أما  اعتنت الباحثةوجه التقاطع: 

بحثي فيتعلق بالجانب الموضوعي للقرآن الكريم ودوره في علاج الأذى 
 الاجتماعي.

"، محمد الإيذاء اللفظي وطرق معالجته في القرآن الكريم والسنة النبوية" -8
 أفغانستان. المجلد: -ياسين فلاح. المجلة الدولية للدراسات الثقافية والدينية

 . 4 . العدد:4



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

8 

  الإيذاء.وجه الالتقاء: الحديث عن 
ق علاجه. بينما بحثي ائوجه التقاطع: اختصاصه بالإيذاء اللفظي وطر 
 يتعلق بالإيذاء الاجتماعي بوجه عام ومنه اللفظي.

 :حدود البحث
 ق علاجهائأسباب حدوث الأذى الاجتماعي، وطر 

 :منهج البحث
طبيعة البحث سلوك المنهج الاستقرائي التحليلي الاستنباطي، من خلال تقتضي 

ق علاجه، ائاستقراء آيات الذكر الحكيم التي تتحدث عن أسباب الأذى الاجتماعي وطر 
وتحليل تلك الآيات عبر الافادة من كلام الأئمة والمفسرين، واستنباط وسائل العلاج 

 وآثاره الإيجابية على الفرد والمجتمع.
 :خطة البحث

 احتوى البحث على مقدمة وثلاثة مطالب وخاتمة
المقدمة؛ أهمية البحث، ومشكلته وأهدافه، والدراسات السابقة، وحدود جاء في 

 البحث ومنهجه وخطته.
 المطلب الأول: مفهوم الأذى الاجتماعي في اللغة والاصطلاح.

 الفرد والمجتمع.في ذى آثار الأالمطلب الثاني: 
 الأسباب المؤدية إلى الأذى الاجتماعي. المطلب الثالث:

 ق معالجة الأذى الاجتماعي في القرآن.ائ: طر الرابعالمطلب 
 الخاتمة: وفيها أهم النتائج، وثبت المصادر والمراجع.



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

9 

 المطلب الأول
 مفهوم الأذى الاجتماعي

الاجتماعي. ولكل  -مكون من شقين؛ الأذى وصفيالأذى الاجتماعي، مركب 
نستطيع استخلاص مفهوم حر يرمي  تركيبهمادلالته الخاصة به، وعند من المفردتين له 

 بدلالته إلى مضمون البحث.
 أولا: مفهوم الأذى في اللغة والاصطلاح

 الأذى في اللغة:
ى(، أصل يدل على عدم القرار على الشيء -ذ-الحروف الثلاثة للكلمة )أ

. وهذا الأصل تكاد (1)وكرهه. ومنه يقال: بعير أذ؛ أي لا يقر في مكان من غير وجع
القواميس اللغوية عليه، ولكن هناك من اللغويين من يتوسع في توجيه المعاني تجمع 

المحتملة، ومنهم من اقتصر على اختصاص الأذى بالنفس، التي هي محل للكره 
 .(2)والحب؛ كالخليل بن أحمد

ومنهم من توسع فشمل الروح والجسد وما يترتب عليهما من أذى، كابن منظور 
 . (3)لأذى بما يكون في الطريق من شوك وحجر ونجاسةالذي ساق أمثلة مادية ل

؛ فأخرج منه تبعات الدنيا والآخرة، فيرى أنها وهناك من قيد الأذى بوقوعه فعلاً 
، ا فعلاً لا يشملها الأذى إلا بعد حدوثه. كالسمين الحلبي فيقول: الأذى أن يكون واقعً 

. (4)الحاصل... والأذى لا يكون إلا إذا حصل هو الضرر -في الأصل-لأن الأذى 
 .(5)إذ يقول: "التأذي أن يؤثر فيه الأذى" ،والمطرزي

أما القاضي عياض فيرى أن الأذى خاص بالإثم الأخروي، فيقول "معناه أنه 
 .(6)مأثم على فاعل ذلك او المصح..."

 الأذى في الاصطلاح
اختلفت عبارات العلماء في تحديد مفهوم الأذى الاصطلاحي، ويرجع ذلك إلى 
اختلافهم في ماهية الأذى ومقدار ما يقع منه على القليل والكثير، فابن منظور 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

10 

. فإن (7)والفيروزآبادي والكفوي يعبرون عن الأذى بأنه المكروه اليسير كالطعن والتهديد
 .(8)زاد فهو ضرر كما عبر بذلك الخطابي

ومنهم يعممه على المكروه، ويطلقه على الكثير كالأزهري فيقول: "الأذى هو ما 
إذ يقول: "الأذى ما يصل إلى الحيوان  ،. والراغب الأصفهاني(9)تسمعه من المكروه"

. وفي المعجم (10)ا"ا كان أو أخرويً من الضرر إما في نفسه أو جسمه أو تبعاته دنيويً 
 .(11)الشديدالوسيط الأذى هو التأذي 

من المعاصرين الدكتور محمد مجلي الربابعة، فيقول:  وممن وضع له مصطلحاً 
"الأذى هو كل ما يحصل للإنسان من ضرر قليل القدر أو قصير الأجل أو كليهما، 

 .(12)في نفسه أو جسمه أو حاله، فيغمه، أو يكدر عليه صفوه"
يلحق الإنسان من  ويرى الباحث أنه من الممكن أن يقال: "الأذى هو كل ما

لَنْ } :مكروه مادي أو معنوي، في نفسه، أو تعدى أثره على غيره، كما قال تعالى
وكُمْ إِلاَّ أَذىً   ". فالأذى خرج من نفس إلى آخرين.111آل عمران:{يَضُرُّ

 في اللغة والاصطلاح (الاجتماعي): مفهوم ثانياً 
  في اللغة: يالاجتماع

الجيم والميم -الفعل جمع، وأصوله الثلاثة الاجتماعي كلمة اشتقاقها من 
ومنها اجتماع القوم وتجمعوا انضم بعضهم إلى  ء،اشيالأ على تضامتدل  -والعين

 .(13)بعض، فصاروا متفقين متحدين
  الاجتماع في الاصطلاح:

 (14)لفظ "اجتماعي" لم يرد في الذكر الحكيم، وقد ورد جذره "جمع" الدال على تأليف المتفرق
 وانضمامه.

 .(15)بعضها من بعض" عرفه الجرجاني بقوله: "تقارب أجساموقد 
 .(16)كثيرة يعمها معنىً واحد" وعرفه السيوطي بقوله: "الاجتماع: وجود أشياء

في حيزين، ليس  وتناوله الكفوي والمناوي بقولهما: "الاجتماع: مجاورة جوهرين
 .(17)بينهما حيز" بينهما ثالث، وضده الافتراق، وهو وقوع جوهرين



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

11 

ن مصطلح "اجتماعي عبارة عن إ :ومن المصطلحات السابقة يمكن لي القول
 "انضمام واجتماع وائتلاف وتوحد أجسام، ونبذ الفرقة". 

 الوصفي: مفهوم الأذى الاجتماعي باعتبار التركيب ثالثاً 
قي المسلمون، لاتوهو  قصد من الاجتماع ما يحمد شرعًا،إذا كان الشرع ي

إلى بعض. فكل ما يلحق بهم من مكروه فهو أذى، وعليه فالأذى بعضهم  امنضماو 
على  كل ما يلحق المجتمع من مكروه مادي أو معنوي، يؤثر سلباً الاجتماعي هو: "

 مقاصد الشرع من الاعتصام بحبل الله تعالى ولا تفرقوا".
 المطلب الثاني

 الفرد والمجتمع فيذى آثار الأ
جوانب روحية ونفسية واجتماعية ومادية،  الفرد والمجتمعفي تتضمن آثار الأذى 

قسوة قلبه، وحرمانه من العلم والرزق، بينما و الفرد بإضعاف همته، في ؤثر الأذى إذ ي
انتشار الفقر، وزوال الأمن و المجتمع في صورة فساد في الأرض، في يمتد تأثيره 

  والخسف. والبركة. ويمكن أن تتجسد هذه الآثار في ظواهر كالزلازل
و الَّذِين  يُؤْذُون  الْمُؤْمِنِين  }قال تعالى: فتبيّن آثار أذى المؤمنين،  وهناك آيات

ثْمًا مُّبِينًا لُوا بُهْت انًا و اِ  ا اكْت س بُوا ف ق دِ احْت م  ، التي تدل على تحمل إثم (18){و الْمُؤْمِن اتِ بِغ يْرِ م 
  واضح

قال الحسن وقتادة: إيّاكم وأذى المؤمن فإنّه حبيب ربّه، أحبّ الله فأحبّه، وغضب 
نّ الله يحوطه ويؤذي من آذاه. وقال مجاهد: يعني يقفونهم  لربّه فغضب الله له، وا 

 .(19)ويرمونهم بغير ما عملوا
أذية المؤمنين والمؤمنات بالأفعال والأقوال القبيحة، كالبهتان وقال القرطبي: "

وقد قيل: إن من الأذية تعييره بحسب مذموم، أو حرفة  ...التكذيب الفاح  المختلقو 
لأن أذاه في الجملة حرام. وقد ميز الله تعالى  ؛يثقل عليه إذا سمعه ءمذمومة، أو شي



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

12 

بين أذاه وأذى الرسول وأذى المؤمنين فجعل الأول كفرا والثاني كبيرة، فقال في أذى 
ثماً  بهتاناً "فقد احتملوا  المؤمنين:  .(20)"مبيناً  وا 

ألحقت حرمة المؤمنين بحرمة الرسول صلى الله عليه وقال الطاهر بن عاشور: "
للإشارة إلى نزول رتبتهم عن رتبة الرسول عليه  هوسلم تنويها بشأنهم، وذكروا على حد

الصلاة والسلام. وهذا من الاستطراد معترض بين أحكام حرمة النبي صلى الله عليه 
عطف المؤمنات على المؤمنين للتصريح و  وآداب أزواجه وبناته والمؤمنات.وسلم 

ن كان ذلك معلوماً   ؛من الشريعة، لوزع المؤذين عن أذى المؤمنات بمساواة الحكم وا 
 لأنهن جانب ضعيف بخلاف الرجال فقد يزعهم عنهم اتقاء غضبهم وثأرهم لأنفسهم.

لأن البهتان من أنواع  ؛احتملوا بهتاناً  والمراد بالأذى: أذى القول بقرينة قوله: فقد
الأقوال وذلك تحقير لأقوالهم، وأتبع ذلك التحقير بأنه إثم مبين. والمراد بالمبين العظيم 

 .(21)"من أشد الجرم، وهو وعيد بالعقاب عليه القوي، أي جرماً 
 الفرد والمجتمع. فيذى ومن تلك النقولات يمكن استنباط آثار الأ

 .الفردفي : آثار الأذى أولاً 
جراء الأذى، منها ما يعود على نفسيته من الفرد في تتنوع الآثار السلبية 

 وروحه، ومنها آثار مادية، وتفصيل ذلك كالآتي:
 روحية:النفسية و الآثار ال -1

الفرد، منها مشاعر سلبية في يؤدي الأذى إلى آثار نفسية وروحية متعددة 
 بالنفس، والشعور بالخوف، بالإضافة إلى ضعف الهمةكالقلق والضيق، وفقدان الثقة 

وعدم ، قسوة القلب، وضيق الصدر، والشعور بالوحشة والانقباضوالإقدام على الخير، و 
نكار المنكر ، وعدمالشعور بالأمان والسعادة  .(22)معرفة المعروف وا 

 مادية:الآثار ال  -2
العلاج والإصلاح، تتضمن الآثار المادية للأذى خسائر مالية، مثل كلف 

كما يمكن أن تترتب على الإيذاء ، بالإضافة إلى انخفاض القدرة على العمل والإنتاجية



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

13 

تأثيرات ومن ال المادي عواقب لاحقة مما يزيد من الضغط المالي على الفرد وعائلته.
تشمل هذه الآثار تجنب المواقف المذكرة بالصدمة، ، و جسدية الأرق وصعوبة التركيزال

 .(23)بات في الذاكرةواضطرا
 :، ومنهاجتمعلمافي ثانيا: آثار الأذى 

 .ضعف الإيمان وتغير القلوب وانتشار الجرائم 
 .تدهور القيم والتقاليد 
 .فقدان الأمان والاستقرار 
 .انتشار الظلم والفساد 
 (24)تعدي آثار الذنب إلى الأبرياء. 

 :عامة، ومنهاال بيئية: الآثار الثالثاً 
  المياه والهواء والزرع والثمار والمساكن.ظهور الفساد في 
 .محق البركة في الأرض والمياه والثمار 
 .وقوع الكوارث الطبيعية كالخسف والزلازل 
 .عدم الاستجابة لدعوات الإصلاح والتغيير  

 الثالثالمطلب 
 الأسباب المؤدية إلى الأذى الاجتماعي

الأذى الاجتماعي، حذر القرآن الكريم من بعض السلوكيات التي تؤدي إلى  
 ومن تلك السلوكيات ما يلي:
  أولا: الغيبة والنميمة:

 ؛المجتمعفي من أفعال الأذى الاجتماعي السيئة التي لها تأثيرات سلبية كبيرة 
الغيبة والنميمة، وتؤدي إلى تفكك العلاقات الاجتماعية وزيادة الكراهية والتوتر بين 
الأفراد. وتشكلان تهديدًا حقيقيًا للتلاحم الاجتماعي والتعاون بين الأفراد. من خلال 
تعزيز قيم الاحترام والمصداقية، والابتعاد عن هذه الأفعال، يمكن للمجتمع أن يبني 

وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ } :لذا قال تعالى .مانًا للجميعبيئة أكثر صحة وأ



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

14 

. فالغيبة والنميمة تفسد العلاقات 12الحجرات: أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرهِْتُمُوهُ{
لأن فيها ذكر مثالب الناس، وتمزيق أعراضهم. لذا شبهها  ؛الاجتماعية وتسبب العداوة

الله بأكل لحم الإنسان، والعقل والشرع مجمعان على استكراهه، وهذا مبالغة في النهي 
 . (25)على الحقيقة اً عن الغيبة لكونها تمزيق

نها تشتمل إوعن خطورة الغيبة والنميمة على المجتمع يقول الطاهر بن عاشور: "
ضعف في أخوة الإسلام. وقد تبلغ الذي اغتيب فتقدح في نفسه عداوة لمن على مفسدة 

اغتابه فينثلم بناء الأخوة، ولأن فيها الاشتغال بأحوال الناس وذلك يلهي الإنسان عن 
. ويقول الشيخ السعدي: "الآية، دليل (26)الاشتغال بالمهم النافع له وترك ما لا يعنيه"

وأن الغيبة من الكبائر، لأن الله شبهها بأكل لحم على التحذير الشديد من الغيبة، 
 .(27)الميت، وذلك من الكبائر"

المجتمع،  فيويجدر بنا هنا ذكر بعض الآثار الرئيسة السلبية للغيبة والنميمة 
 التي منها: 

 "."إفساد العلاقات الاجتماعية -1
 ."انتشار الكراهية والعداوة" -2
 .الصحة النفسية" في"التأثير  -3
 ."التماسك الاجتماعيإضعاف " -4
 ."تشويه السمعة" -5
 ."الخداع" -6
 ."تدمير الثقة" -7
 ."تقويض القيم الأخلاقية" -8

  : السخرية والاستهزاء:ثانياً 
المجتمع، في هما من أفعال الأذى الاجتماعي التي تحمل تأثيرات سلبية قوية 

وتسهم في إضعاف الروابط الاجتماعية وزيادة التوترات بين الأفراد. ويؤديان إلى زيادة 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

15 

ضعاف القيم الإنسانية. ولتجنب هذه التأثيرات السلبية، من  مشاعر الكراهية والعداوة، وا 
المهم أن يتبنى الأفراد قيم الاحترام والتعاطف في تعاملاتهم مع الآخرين، وتعزيز بيئة 

  .التعاون والتفاهم في المجتمع من
يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْراً } :قال تعالى

نْهُمْ  . فالسخرية والاستهزاء لا يقعان إلا من قلب ممتلئ بمساوئ 11الحجرات: {مِّ
ع الحقد والكراهية بين الأخلاق، قد تحلى بكل خلق ذميم، ويتسببان في زر 

الناس. قال القرطبي: "وبالجملة ينبغي عدم اجتراء أحد على الاستهزاء بمن 
 فلعله أخلص ضميراً  يقتحمه بعينه إذا رآه رث الحال أو ذا عاهة في بدنه...

ا ممن هو على ضد صفته، فيظلم نفسه بتحقير من وقره الله، وأنقى قلبً 
 . (28)والاستهزاء بمن عظمه الله"

 المجتمع، ما يلي:في ومن الآثار الرئيسية السلبية للسخرية والاستهزاء 
 ."إضعاف الثقة بالنفس" -1
 ."تشويه العلاقات الاجتماعية" -2
 ."إعاقة التواصل الفعّال" -3
 ."زيادة التفرقة والعنصرية" -4
 ."انتشار مشاعر الاستياء والعداء" -5
 ."تقويض القيم الإنسانية" -6
 .بالمختلف""تعزيز ثقافة الاستهزاء  -7
 ."الإنتاجية والتعاون في"أثر سلبي  -8
 ."إضعاف التلاحم المجتمعي" -9

 .العلاقات الأسرية"في "التأثير  -10
 ثالثا: "الظلم والتعدي على الحقوق":



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

16 

عام.  نحوالمجتمع بفي للظلم والتعدي على الحقوق آثار سلبية عميقة ومدمرة 
عندما يحدث الظلم ويتعدى الأفراد على حقوق الآخرين، يتأثر المجتمع بأسره، سواء 

التنمية الاجتماعية والاقتصادية. ويؤديان إلى تفكك  ممن حيث العلاقات الإنسانية أ
المجتمع وزيادة التوترات والصراعات الداخلية، ويعرقلان مسيرة التنمية والعدالة. ومن 

ى المجتمع قيم العدالة والمساواة والاحترام المتبادل لضمان استقرار الضروري أن يتبن
إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ } :لذا قال تعالى .المجتمع وتحقيق السلام والازدهار لجميع أفراده

يتاَءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ  حْسَانِ وَاِ   . 90النحل: {وَالإِْ
. فالظلم يؤدي إلى انتشار (29)قال الزمخشري: "البغي طلب التطاول بالظلم"

فيقول: "من المعاصي التي  ،الفساد والفتن داخل المجتمع. يؤكد لنا ذلك ابن عطية
متستر بها، وكأنهم خصوها بمعاني الفروج، والمنكر أعم  شنعتها ظاهرة وفاعلها أبداً 

لأنه يعم جميع المعاصي والرذائل والإذايات على اختلاف أنواعها، والبغي هو  ؛منه
إنشاء ظلم الإنسان والسعاية فيه، وهو داخل تحت المنكر لكنه تعالى خصه بالذكر 

 .(30)به لشدة ضرره بالناس" اهتماماً 
 المجتمع، ما يلي: فيومن الآثار الرئيسية السلبية للظلم 

 ."المجتمع إضعاف الثقة بين أفراد" -1
 ."زيادة مشاعر الاستياء والعداوة" -2
 ."تفشي الفقر والتدهور الاقتصادي" -3
 ."انتشار الجريمة" -4
 ."إعاقة التنمية الاجتماعية" -5
 ."انعدام العدالة والمساواة" -6
 ."تقويض روح التعاون والتآزر" -7
 ."إضعاف الاستقرار السياسي" -8
 .""تدمير العلاقات الأسرية -9



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

17 

 ."لدى الأجيال القادمةتفاقم الشعور بالظلم " -10
 .انتشار الفساد" " -11
 .الصحة النفسية" في"تأثير سلبي  -12

 الرابعالمطلب 
 ق معالجة الأذى الاجتماعي في القرآنائطر 

أشكاله، وقدم إطاراً ومنهجًا شاملًا  جميعتناول القرآن الكريم الأذى الاجتماعي ب
لعلاجه، من خلال مجموعة من المبادئ والقيم التي تهدف إلى إصلاح الفرد 
والمجتمع. ترتكز على مبادئ سامية تهدف إلى بناء مجتمع متماسك يسوده العدل 
 والمساواة والرحمة، مُكرساً تلك القيم في تعزيز السلام والمودة بين البشر. ولقد احتوى
القرآن الكريم على توجيهات ومبادئ عديدة لمعالجة الأذى الاجتماعي، وفيما يلي 

 ق التي تناولها القرآن الكريم لمعالجة هذا الأمر.ائبعض الطر 
 : "العدل والمساواة":أولاً  

 تكرر لفظ العدل ومشتقاته في القرآن الكريم، تسع عشرة مرة، واستعمل في معان  
شتى كالعدل في الحكم، وضده الجور، والإنصاف، والقسط، والسوية وغير ذلك. لذا 
شدد القرآن على أهمية العدل والمساواة بين الناس، ونبذ الظلم والتمييز بجميع أشكاله. 

كبير في  نحو  فالعدل والمساواة هما أساس بناء مجتمع متماسك وعادل، ويسهمان ب
 التماسك والاستقرار داخل المجتمع.  علاج الأذى الاجتماعي وتحقيق

وعندما يسود العدل وتتحقق المساواة، يكون المجتمع أكثر قدرة على معالجة 
ضمان المعاملة عبر التحديات الاجتماعية التي تنشأ بسبب الفقر، والتمييز، والظلم. ف

الأذى العادلة لجميع الأفراد وتوفير الفرص المتساوية لهم، يمكن علاج العديد من 
الاجتماعي، والمجتمعات التي تعتمد على العدل والمساواة تكون أكثر قدرة على 

 مواجهة التحديات وتحقيق الاستقرار الاجتماعي والنمو الشامل.



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

18 

إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ فقال: } ،وقد أمر الله تعالى بالعدل ونهى عن ضده
يتاَءِ ذِي الْقُرْبَ  حْسَانِ وَاِ  ىٰ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ وَالإِْ

 .90النحل: {تَذَكَّرُونَ 

فتحقيق العدل يعد أحد أهم الأدوات لمنع الأذى الاجتماعي وتعزيز الثقة بين 
وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ } :والإحسان يعزز الروابط الاجتماعية. قال تعالى .أفراد المجتمع

 .8المائدة:{قَوْمٍ عَلَىٰ أَلاَّ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ 
قال الرازي: "والمعنى لا يحملنكم بغض قوم على أن تجوروا عليهم وتجاوزوا 

ن بالغوا في إيحاش ن أساؤوا عليكم، وأحسنوا إليهم وا  كم، الحد فيهم، بل اعدلوا فيهم وا 
فهذا خطاب عام، وأمر الله تعالى جميع الخلق بأن لا يعاملوا أحدا إلا على سبيل 

 .(31)العدل والإنصاف، وترك الميل والظلم والاعتساف"
وقال الزمخشري: "فيه تنبيه عظيم على أن وجود العدل مع الكفار الذين هم 

مع المؤمنين الذين هم أعداء اللَّه إذا كان بهذه الصفة من القوة، فما الظنّ بوجوبه 
 .(32)أولياؤه وأحباؤه"

يقول ابن القيم رحمه الله: "الله  ،وعن أهمية العدل في مواجهة الأذى الاجتماعي
تعالى لم يحصر طرق العدل وأدلته وأماراته في نوع واحد وأبطل غيره من الطرق التي 

مة الحق بل بين بما شرعه من الطرق أن مقصوده إقاهي أقوى منه وأدل وأظهر، 
والعدل وقيام الناس بالقسط، فأي طريق استخرج بها الحق ومعرفة العدل وجب الحكم 

 .(33)بموجبها ومقتضاها"
ق استخدام العدل والمساواة في محاربة الأذى الاجتماعي يقول ائوعن طر 

الفاروق عمر رضي الله عنه: "إنّ للعدل أمارات وتباشير، فأمّا الأمارات فالحياء 
، ويسّر لكلّ والهين واللّين. وأمّا التبّاشير فالرّحمة. وقد جعل الله لكلّ أمر باباً والسّخاء 

، فباب العدل الاعتبار، ومفتاحه الزّهد، والاعتبار ذكر الموت والاستعداد باب مفتاحاً 
 .(34)بتقديم الأموال"



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

19 

الآثار التي يحدثها العدل والمساواة في علاج الأذى الاجتماعي المستفادة من 
 :لآيتين السابقتين ا

 ."تعزيز الاستقرار الاجتماعي" -1
 ."تقليل الفقر والتمييز" -2
 .""تعزيز الثقة بين الأفراد والمؤسسات -3
 .""تقليل التوترات والصراعات -4
 .""تعزيز العدالة الجنائية وتقليص الجرائم -5
 ."تحقيق التنمية المستدامة"  -6
 ."تحفيز المشاركة المجتمعية والتعاون" -7
 ."الاستغلال والتسلطالتقليل من " -8
 ."تعزيز حقوق الإنسان والكرامة" -9

 .""خلق بيئة من التسامح والاحترام المتبادل -10
 .""تحفيز التعليم والنمو الفكري -11

 : "التكافل الاجتماعي".ثانياً 
التكافل الاجتماعي هو أحد الأسس الحيوية التي تسهم في علاج الأذى 
الاجتماعي، وتحقيق التماسك والاستقرار داخل المجتمع. ويشير التكافل الاجتماعي 

يسعى الأفراد إلى مساعدة بعضهم إذ إلى الدعم المتبادل والتعاون بين أفراد المجتمع، 
د التكافل الاجتماعي أداة قوية في علاج في الأوقات الصعبة. ويعولا سيما ، اً بعض

يعزز التعاون والمساواة، ويسهم في تقليل الفقر، والتمييز، إذ الأذى الاجتماعي، 
 والتوترات الاجتماعية. 

تعزيز روح التضامن والمشاركة المجتمعية، يمكن للمجتمع أن يواجه عبر و 
ومستقرة لجميع أفراده. من أكثر فاعلية ويحقق بيئة صحية  نحوالتحديات الاجتماعية ب

أجل ذلك حث القرآن على التكافل الاجتماعي، ومساعدة المحتاجين والفقراء، ونبذ 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

20 

ثْمِ الأنانية وحب الذات. قال تعالى: } وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَىٰ وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِْ
 .2المائدة: {شَدِيدُ الْعِقَابِ وَالْعُدْوَانِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ 

كيفية التكافل الاجتماعي بالتعاون على البر  (35)نقل القرطبي عن خويز منداد
والتقوى؛ وأنه يكون بوجوه، فواجب على العالم أن يعين الناس بعلمه فيعلمهم، والغني 
يعينهم بماله، والشجاع بشجاعته في سبيل الله، وأن يكون المسلمون متظاهرين كاليد 

 .(36)الواحدة"
وهو البر والتقوى من جهاد وبين القاسمي أن التعاون ضربان: ضرب مأمور به 

قامة حدود، واستيفاء الحقوق. وضرب منهي عنه وهو التعاون على الإثم والعدوان  وا 
. (37)كإعانة ظالم على دم معصوم، وأخذ ماله، وضرب من لا يستحق وغير ذلك

فامتثال الأمر واجتناب النهي سبيل إلى حماية المجتمع من الأذى الاجتماعي، ووسيلة 
 جه.من وسائل علا

أثر التكافل الاجتماعي في علاج الأذى الاجتماعي المستفاد من الآية؛ يظهر 
 في العديد من الجوانب المهمة التالية:

 ."تحسين جودة الحياة" -1
 ."تعزيز التضامن والتعاون الاجتماعي" -2
 ."علاج التفرقة والتمييز" -3
 ."تقوية الروابط الأسرية والمجتمعية" -4
 ."تعزيز العدالة الاجتماعية" -5
 ."تحفيز العمل الجمعي والمشاركة المجتمعية" -6
 ."الحد من الجريمة والانحراف الاجتماعي" -7
 ."تحقيق الشعور بالأمان الاجتماعي" -8
 ."دعم الفئات الضعيفة والمهمشة" -9
 ."الحد من آثار الأزمات والكوارث" -11



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

21 

 ."التعليم والتوعية" -11
 ."تحقيق الاستقرار النفسي والعاطفي " -12

 ."الحوار" :ثالثاً 
يشجع القرآن الكريم على الحوار، لما له من دور كبير في علاج الأذى  

الحوار أداة فعّالة لحل  دالاجتماعي وتحقيق التفاهم والتعاون بين أفراد المجتمع. ويُع
التواصل المفتوح والصادق،  عبرالنزاعات، وبناء الثقة، وتعزيز التلاحم الاجتماعي. و 

وزوا العديد من التحديات الاجتماعية، إذ هو أداة يمكن للأفراد والمجتمعات أن يتجا
تبني الحوار  عبرشامل. و  نحوقوية لمعالجة الأذى الاجتماعي، وتطوير المجتمع ب

كأداة للتواصل السلمي والتعاون، يمكن للمجتمعات تحقيق بيئة أكثر استقرارًا، وعدالة، 
 واندماجًا. 

ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ تعالى: }وهذا ما أكد عليه القرآن الكريم كما في قوله 
بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن 

 .125النحل:{سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ 
ةِ...قال السعدي: "ليكن دعاؤك للخلق مسلمهم   ومن الحكمة  وكافرهم... بِالْحِكْم 

الدعوة بالعلم لا بالجهل والبداءة بالأهم فالأهم، وبالأقرب إلى الأذهان والفهم، وبما 
لا فينتقل معه بالدعوة بالموعظة  يكون قبوله أتم، وبالرفق واللين، فإن انقاد بالحكمة، وا 

 .(38)الحسنة، وهو الأمر والنهي المقرون بالترغيب والترهيب"
وقال القاسمي: "جادل معانديهم بالطريقة التي هي أحسن طرق المجادلة، من 

 .(39)الرفق واللين وحسن الخطاب، من غير عنف. فإن ذلك أبلغ في تسكين لهبهم"
الآثار التي يحدثها الحوار في علاج الأذى الاجتماعي المستفادة من الآية 

 :السابقة
 "تعزيز التفاهم المتبادل" -1
 .النزاعات بطريقة سلمية"حل  -2



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

22 

 ."بناء الثقة بين الأطراف المتنازعة -3
 ."تعزيز المساواة والعدالة" -4
 ."تعزيز التماسك الاجتماعي" -5
 ."تقليل العنف والتطرف" -6
 ."فتح فرص للتعليم والتوعية" -7
 ."تعزيز القيم الإنسانية" -8
 ."مكافحة التمييز والظلم" -9

 ."تحقيق المصالحة" -10
 .المجتمعية""تعزيز المشاركة  -11
 ."الحد من التفكك الاجتماعي" -12
 .""تحقيق التغيير الاجتماعي المستدام -13

 : "التسامح".رابعاً 
يدعو القرآن الكريم إلى العفو والتسامح، ويحث على العفو عند المقدرة والتسامح 
بين الناس، لما له من دور كبير في علاج الأذى الاجتماعي وتحقيق التعاي  السلمي 

القيم الإنسانية الأساسية التي تسهم في تعزيز  ىحدابين أفراد المجتمع. ويُعد التسامح 
عي. وعندما يتبنى الأفراد والمجتمعات ثقافة التسامح، يتمكنون الوحدة والتماسك الاجتما

الدينية، أو و من تجاوز الأذى الاجتماعي الذي قد ينشأ من الاختلافات الثقافية، 
وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ } :الاجتماعية. قال الله تعالى

 .34فصلت: {ي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ فَإِذَا الَّذِ 
يسهم في بناء مجتمع إذ فالتسامح عنصر أساسي في علاج الأذى الاجتماعي، 

يمكن تقليل الصراعات، وتعزيز العدالة  عبرهقائم على الاحترام المتبادل والتفاهم. و 
الاجتماعية، وتوفير بيئة آمنة ومستقرة لجميع أفراد المجتمع، ويعمل على تعزيز الوحدة 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

23 

والتماسك الاجتماعي، ويسهم في شفاء الجروح الاجتماعية والنفسية التي قد تحدث 
 .نتيجة للتمييز أو الصراعات

جتماعي المستفاد من الآية يحدثنا ابن وعن أهمية التسامح في معالجة الأذى الا
وبذل السلام،  عطية رحمه الله أنها جمعت مكارم الأخلاق وأنواع الحلم والتسامح...

وحسن الأدب، وكظم الغيظ، والسماحة في القضاء والاقتضاء وغير ذلك. قال ابن 
لا و  عباس: "إذا فعل المؤمن هذه الفضائل عصمه الله من الشيطان وخضع له عدوه...

 .(40)شك أن السلام هو مبدأ الدفع بالتي هي أحسن وهو جزء منه"
وقال الرازي: "ادفع سفاهتهم وجهالتهم بالطريق الذي هو أحسن الطرق، فإنك إذا 
صبرت على سوء أخلاقهم مرة بعد أخرى، ولم تقابل سفاهتهم بالغضب ولا إضرارهم 

 .(41)وتركوا تلك الأفعال القبيحة"بالإيذاء والإيحا  استحيوا من تلك الأخلاق المذمومة 
آل  فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ{} :ومن الآيات الدالة على التسامح قوله تعالى

هذه أخلاقه صلى الله عليه وسلم، أكمل الأخلاق، . قال السعدي رحمه الله: "159عمران:
 .42التي يحصل بها من المصالح العظيمة، ودفع المضار، ما هو مشاهد"

  :الآثار التي يحدثها التسامح في علاج الأذى الاجتماعي المستفاد من الآيتين
 ."التعايش السلمي" -1
 ."تقليل الكراهية والتمييز" -2
 ."تعزيز العدالة الاجتماعية والمساواة" -3
 ."مكافحة العنف والصراعات" -4
 ."المساعدة في الشفاء والتعافي من الجروح الاجتماعية" -5
 .آمنة""بناء بيئة اجتماعية  -6
 .""تعزيز المسؤولية الاجتماعية -7
 ."فتح الباب للتعليم والتوعية" -8
 ."دعم السلام الداخلي والنفسي" -9



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

24 

 ."تقوية الروابط الأسرية والمجتمعية" -10
 ."فتح المجال للحوار والمصالحة" -11

 : مكافحة الفساد.خامساً 
لأنه من أهم أسباب الأذى  ؛يحارب القرآن الكريم الفساد بجميع أشكاله 

تلك المحاربة لعب القرآن الكريم دورًا كبيرًا في علاجه وتعزيز  عبرالاجتماعي. و 
لأنه  ؛الاستقرار والعدالة في المجتمع. وقدم منهجًا شاملًا يقوم على مكافحة الفساد

 حياة الأفراد فييتسبب في العديد من المشكلات الاجتماعية والاقتصادية التي تؤثر 
عام. وعندما يُحارب الفساد بفعالية، يتم تعزيز قيم الشفافية، العدالة،  نجووالمجتمعات ب

والمساواة، مما يسهم في تحسين الوضع الاجتماعي والتقليل من الأذى الناتج عن 
القصص: {ينَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِ الفساد. لذا قال تعالى: }

77. 
قال الطاهر بن عاشور في الحكمة من عطف النهي "ولا تبغ الفساد" على الأمر 
بالإحسان "وأحسن كما أحسن الله إليك" التحذير من خلط الإحسان بالفساد فالفساد ضد 

نما نص عليه لأنه لما  ؛الإحسان، والأمر بالإحسان يقتضي النهي عن الفساد، وا 
تعددت موارد الإحسان والإساءة فقد يغيب عن الذهن أن الإساءة إلى شيء مع 

والعلة في النهي أن العمل الذي لا يحبه الله  الإحسان إلى أشياء يعتبر غير إحسان...
 .(43)لا يجوز لعباده عمله"

فِي وَلَا تُفْسِدُوا } :كافحته، قوله تعالىمومن الآيات التي نهت عن الفساد و 
إذ محاربة الفساد تمنع الظلم والاستغلال، مما يخفف . 56الأعراف: {الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا

وقد عدد الرازي وجوه الفساد التي نهت  .من الأذى الذي قد يقع على الأفراد والجماعات
فساد  عنه الآية، فقال: "يدخل فيه المنع من إفساد النفوس بالقتل وبقطع الأعضاء، وا 

فساد الأنساب الأ فساد الأديان بالكفر والبدعة، وا  موال بالغصب والسرقة ووجوه الحيل، وا 
فساد العقول بسبب شرب المس رات، كبسبب الإقدام على الزنا واللواطة وسبب القذف، وا 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

25 

وذلك لأن المصالح المعتبرة في الدنيا هي هذه الخمسة: النفوس والأموال والأنساب 
 . (44)والأديان والعقول"

الآثار التي يحدثها محاربة الفساد في علاج الأذى الاجتماعي المستفادة من 
 :الآيتين
 ."تعزيز العدالة والمساواة" -1
 ."تقليل الفقر وتعزيز التنمية الاقتصادية" -2
 ."تعزيز الشفافية والمحاسبة" -3
 ."تحقيق العدالة الاجتماعية" -4
 "تقليل التوترات الاجتماعية والصراعات" -5
 مؤسسات قوية وفعالة""دعم بناء  -6
 "تحفيز المشاركة المجتمعية" -7
 ."تعزيز الثقة في النظام القضائي" -8
 ."تقليل انعدام الثقة في الحكومة والمؤسسات" -9

 ."تعزيز المشاركة في اتخاذ القرارات" -11
 ."تحفيز الابتكار والنمو الاجتماعي" -11
 ."تعزيز القيم الأخلاقية في المجتمع" -12

 : إصلاح ذات البين:سادساً 
القرآن الكريم إصلاح ذات البين من أفضل الأعمال، ويحث عليه، قال  دّ يع
وهذا لما له من تأثير بالغ في علاج . 1الأنفال: {فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ تعالى: }

يسهم في بناء التفاهم بين الأفراد والجماعات، ويقلل من حدة إذ الأذى الاجتماعي، 
إصلاح ذات البين من أسمى الأعمال التي  دوالعداوات داخل المجتمع. ويُعالنزاعات 

ق الفعّالة في علاج الأذى ائتحث عليها القيم الدينية والإنسانية، ومن أهم الطر 
الاجتماعي، ويهدف إلى تعزيز العلاقات الاجتماعية، وتهدئة التوترات، وتجنب تصاعد 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

26 

اسكًا، مما يعزز من استقراره الاجتماعي ويصبح المجتمع أكثر تسامحًا وتم .الأذى
 والاقتصادي.

ويرى الإمام المراغي أن الإصلاح واجب شرعي، حتى تكون أحوال ألفة ومحبة 
. وبين السعدي (45)واتفاق؛ فعلى الإصلاح تتوقف قوة الأمة وعزتها، وبه تحفظ وحدتها

ن والتدابر ق إصلاح ذات البين التي بها يزول الأذى الاجتماعي من التشاحائطر 
وتحسين الخلق للناس، والعفو عن  والتقاطع، وهي: التوادد والتحاب والتواصل...

 .(46)المسيئين منهم، فبذلك يزول كثير مما يكون في القلوب من البغضاء والتدابر
الآثار التي تترتب على إصلاح ذات البين في علاج الأذى الاجتماعي 

  :المستفادة من الآية
 ."والتقارب بين الأفراد"التفاهم  -1
 ."تقليل الصراعات والعنف" -2
 ."تعزيز السلم الاجتماعي" -3
 "."الحد من التفرقة والعزلة الاجتماعية -4
 ."تعزيز الاستقرار الأسري" -5
 .التشجيع على التعاطف"" -6
 ."تعليم المجتمع ثقافة التسوية والتفاهم" -7
 .تقوية الروابط المجتمعية"" -8
 الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: إرشاد المجتمع إلى سابعاً 

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أهم المبادئ التي تسهم في علاج 
الأذى الاجتماعي، وتحقيق التوازن والاستقرار داخل المجتمع. هذه المفاهيم تحمل في 
طياتها دعوة لإصلاح الأوضاع الاجتماعية، والمحافظة على الأخلاق والعدالة، والحد 

أدوات الوقاية والعلاج في مواجهة  ىحدالانحرافات الاجتماعية. وهما يمثلان من ا
 .السلوكيات الضارة التي قد تؤدي إلى انتشار الأذى الاجتماعي



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

27 

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر له دور حاسم في علاج الأذى الاجتماعي 
ع يسوده الاستقرار تعزيز الأخلاق، والعدالة، والمساواة، ويسهم في بناء مجتمعبر 

والسلام. هذه المبادئ لا تقتصر فقط على التصدي للممارسات الضارة، بل تعمل على 
نشر القيم الصحيحة في المجتمع، مما يقلل من التوترات والصراعات ويعزز من 

 .تماسك المجتمع وأمنه الاجتماعي
يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ } :يتمثل ذلك في قوله تعالى

 .104آل عمران:{بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ 
وحتى يؤتي الأمر والنهي ثمره وأكله في علاج الأذى الاجتماعي يحدثنا السعدي 

نكر فيقول: "يدخل في هذه رحمه الله عمن يقوم بمهمة الأمر بالمعروف والنهي عن الم
، وخصوصاً  الطائفة أهل العلم والتعليم، والمتصدون للخطابة ووعظ الناس، عموماً 

والمحتسبون... فكل من دعا الناس إلى خير على وجه العموم، أو على وجه 
 .(47)الخصوص، أو قام بنصيحة عامة أو خاصة، فإنه داخل في هذه الآية الكريمة"

فيقول: " فتوجيه الخطابِ إلى الكل مع  ،حدثنا أبو السعودوعن حكمها التكليفي ي
إسناد الدعوةِ إلى البعض لتحقيق معنى فرضيّتِها على الكفاية وأنها واجبةٌ على الكل 

 سقطت عن الباقين ولو أخل بها الكلُّ أثِموا جميعاً... هملكن بحيث إنْ أقامها بعضُ 
 .(48)فيه صلاح ديني أو دنيوي"والدعاء إلى الخير عبارة عن الدعاء إلى ما 

أماااااا عااااان الااااادور الإيجاااااابي للمجتماااااع فاااااي الوقاااااوف ضاااااد الأذى ونشااااار الخيااااار. 
تتتتةٍ أُخْرِجَتتتتتْ لِلنَّتتتتاسِ تتَتتتأْمُرُونَ بِتتتتالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَتتتتوْنَ } :فيقااااول الله تعااااالى كُنْتتتتتُمْ خَيْتتتترَ أُمَّ

 .11آل عمران: {عَنِ الْمُنْكَرِ 
لهذه الأمة إلا إذا حافظت على هذه الأصول قال المراغي: "الخيرية لا تثبت 

 .(49)الثلاثة، فإذا تركتها لم تكن لها هذه المزية"
الآثار التي تترتب على الأمر والنهي في علاج الأذى الاجتماعي المستفادة 

 :من الآيتين



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

28 

 .تعزيز الأخلاق والقيم الاجتماعية"" -1
 ."الحد من الجرائم والانحرافات" -2
 ".الاجتماعي والسياسيالحد من الفساد " -3
 .تحفيز المجتمع على التعاون والإصلاح"" -4
 ".الوقاية من الانحرافات الفكرية والسلوكية" -5
 .الحد من انتشار العنف والجرائم"" -6
 ".تعزيز الوعي الديني والروحي " -7
 ".خلق بيئة صحية نفسيًا واجتماعيًا" -8

 : الأخلاق الحميدةثامناً 
يدعو القرآن إلى التحلي بالأخلاق الحميدة، مثل الصدق والأمانة والتسامح، ونبذ 
الأخلاق السيئة، مثل الكذب والخيانة والتعصب. وهذه الأخلاق تلعب دورًا محوريًا في 

تعزيز التفاهم، والحد من النزاعات، وتحقيق العدالة عبر علاج الأذى الاجتماعي، 
الأخلاقية؛ لأنها أساس بناء مجتمع قوي ومتعاون قائم على  والمساواة، والالتزام بالقيم

علاقات صحية بين الأفراد والجماعات داخل المجتمع. وعندما يلتزم الأفراد بالقيم 
الأخلاقية، يصبح المجتمع مكانًا أكثر أمانًا وسلامًا، مما يقلل من المشكلات 

 الاجتماعية. الاجتماعية مثل الفقر، والعنف، والتمييز، والانقسامات 
قال . 83البقرة: {وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًاوقد أجمل الحق تبارك وتعالى ذلك في قوله: }

المراغي: " في القيام بهذه الفرائض إصلاح لحال المجتمع وسعى في رقيه وتقدمه حتى 
 .(50)يبلغ ذروة المجد والشرف"

بناء مجتمع مستقر فالأخلاق الحميدة تُعد من أدوات الوقاية والعلاج في 
ومتماسك. يتم فيه تحفيز الأفراد على التصرف بحسن نية، مما يسهم في حل العديد 
من القضايا الاجتماعية التي قد تضر بالتوازن الاجتماعي وتؤدي إلى التوترات أو 

 .النزاعات



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

29 

تعليمهم العلم، وبذل السلام، والبشاشة وغير  قال السعدي: "ومن القول الحسن...
كل كلام طيب. ولما كان الإنسان لا يسع الناس بماله، أمر بأمر يقدر به  ذلك من

على الإحسان إلى كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن ذلك النهي عن 
 .(51)الكلام القبيح للناس حتى للكفار"

التسامح، والعدالة، هي و التواضع، و الأمانة، و الأخلاق الحميدة، مثل الصدق، 
 :ق رئيسيةائعدة طر عبر القيم التي تسهم في علاج الأذى الاجتماعي 

إذ الأخلاق الحميدة تُسهم في تعزيز التفاهم بين الأفراد،  :الاحترام المتبادل"" -1
تُحفّز على الاستماع الجيد للآخرين واحترام آرائهم. عندما يلتزم الناس 

في تعاملاتهم، يتم بناء جسور من الثقة بالصدق في حديثهم والاحترام 
والتعاون بين أفراد المجتمع. هذا يساعد في تقليل الأذى الاجتماعي الناتج 

 .عن سوء الفهم أو التنافر بين الأفراد
الأخلاق الحميدة تسهم في تقليل النزاعات  "تقليل الصراعات والنزاعات": -2

فو، والاعتذار يمكن أن العو والصراعات في المجتمع. القيم مثل التسامح، 
لّ العديد من الخلافات الاجتماعية ب سلمي. عندما يلتزم الأفراد بهذه  نحوتُح 

القيم، يصبح من السهل التعامل مع الخلافات بطريقة بناءة، بدلًا من 
 .تصعيدها إلى مستويات من العنف أو التوتر

اون الأخلاق الحميدة تُشجع على التع :"تعزيز التضامن الاجتماعي" -3
الرحمة، والمساعدة و والتضامن بين أفراد المجتمع. القيم مثل الإيثار، 

المتبادلة تسهم في تحسين الأوضاع الاجتماعية وتخفيف الأعباء عن 
الفئات الضعيفة. عندما يكون المجتمع متضامنًا، يتم تقليل الفجوات 

 .زلةالاجتماعية والتقليل من الأذى الاجتماعي المرتبط بالتمييز أو الع
الأخلاق الحميدة، يمكن مواجهة بواسطة : "الحد من الفساد والانحرافات"  -4

الفساد والانحرافات التي تضر بالمجتمع. عندما يلتزم الأفراد بالصدق 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

30 

والأمانة في تعاملاتهم، يحد ذلك من الفساد في المؤسسات والقطاعات 
إلى تحسين بيئة المختلفة. القيم الأخلاقية تشجع على محاربة الفساد وتؤدي 

 .العمل والحياة في المجتمع
الأخلاق الحميدة تشجع على السلوك المسؤول  :تعزيز السلوك المسؤول"" -5

في التزام الأفراد بمعايير سلوكية عالية، مما يؤدي إلى التأثير الإيجابي عبر 
المجتمع. فالأفراد الذين يتحلون بالأخلاق الحميدة سيكون لديهم اهتمام أكبر 

عام، مما يقلل من الأذى الاجتماعي ويعزز من  نحوة المجتمع ببمصلح
 .استقرار المجتمع

المجتمعات التي تلتزم بالأخلاق  :تحفيز النمو الاجتماعي والاقتصادي" -6
الحميدة تُحسن من بيئة العمل والتجارة، مما يؤدي إلى تحقيق تنمية 

المعاملات تؤدي إلى اقتصادية واجتماعية مستدامة. الأمانة والنزاهة في 
بيئة أعمال أفضل، وتشجع على الاستثمار والتنمية المستدامة، مما يُسهم 

 .في رفع مستوى حياة الأفراد ويقلل من الفجوات الاقتصادية والاجتماعية
تسهم الأخلاق الحميدة في خلق بيئة نفسية  :الحد من التوترات النفسية " -7

ن الأفراد متعاونين ومتفهمين صحية للأفراد داخل المجتمع. عندما يكو 
لحاجات الآخرين، يكون لديهم شعور بالراحة النفسية والانتماء. هذا يساعد 

 .في الحد من التوترات النفسية التي قد تتسبب في أذى اجتماعي
 : التحكيم والوساطة في حل النزاعاتتاسعاً 

ان من الأدوات ديمثلان آليتين فعالتين في حل النزاعات، ويُع التحكيم والوساطة
في المجتمعات التي تشهد صراعات أو ولا سيما الرئيسية في علاج الأذى الاجتماعي، 

تباينات في الآراء والمصالح. والتحكيم والوساطة، على الرغم من كونهما يختلفان في 
آلية العمل، إلا أنهما يشتركان في الهدف المشترك وهو الوصول إلى حل سلمي وعادل 

 .دون التصعيد إلى مستويات أعلى من الأذى الاجتماعي من للنزاعات



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

31 

وفي هذا السياق يحث القرآن على اللجوء إلى التحكيم والوساطة لحل النزاعات 
والنزاعات الاجتماعية، مما يسهم في تحقيق السلم الاجتماعي ومنع التصعيد إلى 

ذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ } :صراعات أوسع. قال تعالى . وقال 58النساء:{ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ وَاِ 
فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ } :تعالى

عَدْلٍ  يَحْكُمُ بِهِ ذَوا. وقال تعالى }65النساء:{حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا
 .95المائدة:مِنْكُمْ{

فالتحكيم والوساطة يمثلان أدوات فعالة في علاج الأذى الاجتماعي الناتج عن 
تشجيع الحوار، وتعزيز العدالة، وتوفير حلول عادلة للجميع، يمكن لهذه عبر النزاعات 

أنها الأدوات أن تسهم في تحسين العلاقات بين الأفراد والجماعات داخل المجتمع. كما 
تساعد في تقليل العنف والتوترات، وتعزز من التماسك الاجتماعي والانسجام بين أفراد 

 .المجتمع
صلى الله عليه  قال القاسمي: "وهذا يدل على أن من لم يرض بحكم الرسول

. وقال الرازي: "والقضاة والولاة قد فوض الله إلى أحكامهم (52)"لا يكون مؤمناً  وسلم
 .(53)الاهتمام بحكمهم وقضائهم أشد" مصالح العباد، فكان

وضع القرآن تشريعات وقوانين تهدف إلى حماية حقوق الأفراد والمجتمع،  وقد
، ومن ذلك التشريع عقوبة الحرابة كما جاء في قوله وتجريم الأفعال التي تؤذي الآخرين

وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا إِنَّمَا جَزاَءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ } :تعالى
 .33المائدة:{ أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الْأَرْضِ 

جَزاَءً وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا } :ومنه عقوبة السرقة في قوله تعالى
 .38{المائدة:بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ 

الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ واحِدٍ مِنْهُما } :ومنه عقوبة الزنى كما في قوله تعالى
 .2النور:{مِائَةَ جَلْدَةٍ 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

32 

المستفادة من الآيات أثر التحكيم والوساطة في علاج الأذى الاجتماعي 
 :السابقة
التحكيم والوساطة يسعيان "تحقيق الحلول السلمية والناضجة للنزاعات":  -1

إلى إيجاد حلول سلمية للمشاكل والنزاعات بين الأطراف المعنية. عندما 
تُستخدم هذه الأدوات، يتم تجنب التصعيد أو العنف الذي قد ينتج عن 

يسهم في تجنب الأذى الاجتماعي المرتبط النزاع. حل النزاع بطريقة ودية 
 .بالصراعات المجتمعية أو العائلية

النزاعات التي لا يتم حلها قد تؤدي ": "تقليل العنف الاجتماعي والتوترات -2
 مإلى تصاعد العنف والتوترات الاجتماعية، سواء على المستوى الشخصي أ

 نحو  والتفاوض بالوساطة والتحكيم، يتم توفير مساحة للجلوس عبر الجمعي 
هادئ وآمن، مما يقلل من احتمالات العنف ويُعزز من روح التعاون والتفاهم 

 .بين الأطراف المتنازعة
التحكيم والوساطة، يتم تعزيز العلاقات بين عبر ": الحد من الانقسامات" -3

يُشجّع الجميع على الالتزام بحل المشكلات بطريقة إذ الأفراد في المجتمع، 
وبتعاون مشترك. هذا يساعد في تقوية الروابط بين أفراد المجتمع، جمعية 

مما يسهم في تقليل الانقسامات التي قد تؤدي إلى أذى اجتماعي طويل 
 .الأمد

بدلًا من اللجوء إلى القضاء ": تقليل الوقت والموارد المهدرة في النزاعات" -4
نحو النزاع بأو التصعيد الاجتماعي، يوفر التحكيم والوساطة فرصة لحل 

أسرع وأكثر كفاءة. هذا يقلل من الوقت والموارد التي قد تُهدر في النزاعات 
المطولة، ويسهم في تقليل الأذى الاجتماعي الناتج عن تدمير العلاقات أو 

 .تدهور الوضع الاجتماعي بسبب النزاعات المستمرة



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

33 

أحد الجوانب ": تمكين الأطراف المتنازعة من المشاركة الفعّالة في الحل" -5
المهمة للتحكيم والوساطة هو أن الأطراف المتنازعة تكون جزءًا من عملية 
الحل، مما يعزز شعورهم بالمسؤولية تجاه الحل المشترك. هذا يُساعد في 
تقليل التوترات والعداوات بين الأطراف، ويؤدي إلى توافق أوسع في 

 .يشعر الجميع أن الحل تم بموافقتهم وليس فرضًا عليهم إذالمجتمع، 
الوساطة  دفي كثير من الأحيان، تع": الحفاظ على السرية والخصوصية" -6

توفر سرية وخصوصية إذ والتحكيم أفضل من التوجه إلى محاكم علنية، 
للأطراف المتنازعة. هذه الخصوصية تعني أن النزاع لا يُعرض أمام العامة، 

من الأذى الاجتماعي الناتج عن الفضيحة أو التشهير، ويحافظ مما يقلل 
 .على سمعة الأطراف المعنية
ق التي سلكها القرآن الكريم في علاج الأذى ائومن هنا يتبين أن جميع الطر 

يا أيها الناس إنا خلقناكم } :تعالىالاجتماعي تهدف إلى الغاية التي وردت في قوله 
. 13الحجرات: {شعوبًا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكممن ذكر وأنثى وجعلناكم 

بهذا يمثل القرآن الكريم منهجًا شاملًا ومتكاملًا لعلاج الأذى الاجتماعي، يهدف إلى و 
 .بناء مجتمع يسوده العدل والمساواة والرحمة، ويحقق السعادة والرخاء للجميع

 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

34 

 الخاتمة
 أهم النتائج

الإنسان من مكروه مادي أو معنوي، في نفسه، أو  الأذى هو كل ما يلحق -1
 تعدى أثره على غيره.

 اجتماعي عبارة عن "انضمام واجتماع وائتلاف وتوحد أجسام، ونبذ الفرقة".  -2
كل ما يلحق المجتمع من مكروه مادي أو معنوي، الأذى الاجتماعي هو: " -3

 تفرقوا".مقاصد الشرع من الاعتصام بحبل الله تعالى ولا في  يؤثر سلباً 
يمثل القرآن الكريم منهجًا شاملًا ومتكاملًا لعلاج الأذى الاجتماعي، يهدف  -4

إلى بناء مجتمع يسوده العدل والمساواة والرحمة، ويحقق السعادة والرخاء 
 للجميع.

ووسائل لعلاج الأذى الاجتماعي، منها: العدل  ائقاتخذ القرآن الكريم طر  -5
لحوار، والتسامح، ومكافحة الفساد، والمساواة، والتكافل الاجتماعي، وا

رشاد المجتمع إلى الأمر بالمعروف والنهي عن  صلاح ذات البين، وا  وا 
  المنكر، والأخلاق الحميدة، والتحكيم والوساطة في حل النزاعات.

 ؛الغيبة والنميمة، والسخرية والاستهزاء، والظلم والتعدي على حقوق الآخرين -6
 .ؤدي إلى أذى اجتماعيتأسباب 

 ناتجة عن آثار سلبية، إفساد العلاقات الاجتماعية، وانتشار الكراهية والعداوة -7
 .لغيبة والنميمةا

عاقة التواصل  -8 إضعاف الثقة بالنفس، وتشويه العلاقات الاجتماعية، وا 
 .لسخرية والاستهزاءتؤدي إلى ا آثار سلبية الفعّال.

والعداوة، وتفشي إضعاف الثقة بين أفراد المجتمع، وزيادة مشاعر الاستياء  -9
 .لظلم والتعدي على المجتمعا ، تنتجآثار السلبية الفقر والتدهور الاقتصادي.



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

35 

 ثبت المصادر والمراجع
 ( .تهذيب اللغة.2001الأزهري؛ محمد بن أحمد .)  المحقق: محمد عوض

 مرعب. الطبعة: الأولى. بيروت: دار إحياء التراث العربي.
  .(. المفردات في غريب القرآن. اه1412)الأصفهاني؛ الحين بن محمد

 المحقق: صفوان عدنان الداودي. الطبعة: الأولى. دمشق: دار القلم.
 ( .التحرير والتنوير 1984التنوسي؛ الطاهر بن عاشور .)« تحرير المعنى

السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد. تونس: الدار التونسية 
 للنشر.

 (. التعريفات. ضبطه وصححه جماعة اه1403ن محمد. )الجرجاني؛ علي ب
 من العلماء بإشراف الناشر. الطبعة: الأولى. بيروت: دار الكتب العلمية.

 ( .النهاية في غريب الحديث والأثر.اه1399الجزري؛ المبارك بن محمد .) 
 محمود محمد الطناحي. بيروت: المكتبة العلمية. -يتحقيق: طاهر أحمد الزاو 

 (. إعلام الموقعين عن رب العالمين. اه1411؛ محمد بن أبي بكر. )الجوزية
تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم. الطبعة: الأولى. بيروت: دار الكتب 

 العلمية.
 ( .اه1407الجوهري؛ إسماعيل بن حماد .).تحقيق: أحمد  الصحاح تاج اللغة

 . بيروت: دار العلم للملايين.4عبد الغفور عطار. ط:
 (. عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ. اه1417أحمد بن يوسف. ) الحلبي؛

المحقق: محمد باسل عيون السود. الطبعة: الأولى. بيروت: دار الكتب 
 العلمية.

 ( .البداية والنهاية. المحقق: علي اه1407الدمشقي؛ إسماعيل بن عمر .)
 شيري. الطبعة: الأولى. بيروت: دار إحياء التراث العربي.



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

36 

  بيروت: دار إحياء 3(. مفاتيح الغيب. ط:اه1420ي؛ محمد بن عمر. )الراز .
 التراث العربي.

 ( .كلمة الأذى في القرآن الكريم: دراسة سياقية 2019الربابعة، محمد مجلي .)
ضمن المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. الأردن:  دلالية"؛ بحث منشور
 (. 1.ع )15جامعة آل البيت. مج:

 بيروت: دار 3ه(. لسان العرب. ط:1414؛ محمد بن مكرم. )الرويفعي .
 صادر.

  .الزبيدي؛ محمد بن محمد. )د.ت(. تاج العروس من جواهر القاموس
 مجموعة من المحققين. بيروت: دار الهداية.

 ( .الكشاف عن حقائق التنزيل. ط:اه1407الزمخشري؛ محمود بن عمرو .)3 .
 بيروت: دار الكتاب العربي.

 عياض بن موسى. )د.ت(. مشارق الأنوار على صحاح الآثار.  السبتي؛
 بيروت: المكتبة العتيقة ودار التراث.

 ( .تيسير الكريم الرحمن في تفسير اه1420السعدي؛ عبد الرحمن بن ناصر .)
كلام المنان. المحقق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق. الطبعة: الأولى. 

 بيروت: مؤسسة الرسالة.
  (. معجم مقاليد العلوم في اه1424الرحمن بن أبي بكر. )السيوطي؛ عبد

محمد إبراهيم عبادة. الطبعة: الأولى. القاهرة: .المحقق: أ.د الحدود والرسوم.
 الآداب. ةمكتب

  العمادي؛ محمد بن محمد. )د.ت(. إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب
 ت: دار إحياء التراث العربي.و الكريم. بير 

  المعجم الموسوعي لألفاظ القرآن وقراءاته. مجمع  مختار. )د.ت(.عمر؛ أحمد
 الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة.



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

37 

 ( .ديوان الإسلام. المحقق: سيد اه1411الغزي؛ محمد بن عبد الرحمن .)
 كسروي حسن. الطبعة: الأولى. بيروت: دار الكتب العلمية.

 مهدي المخزومي، .(. العين. تحقيق: دالفراهيدي؛ الخليل بن أحمد. )د.ت
 إبراهيم السامرائي. القاهرة: دار ومكتبة الهلال..د

 ( .القاموس المحيط. تحقيق: محمد اه1426الفيروزآبادي؛ محمد بن يعقوب .)
 . بيروت: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع.8نعيم العرقسُوسي. ط:

 المنير في غريب الشرح الكبير. ؛ أحمد بن محمد. )د.ت(. المصباح الفيومي
 بيروت: المكتبة العلمية.

 ( .محاسن التأويل. المحقق: محمد باسل اه1418القاسمي؛ محمد بن محمد .)
 عيون السود. الطبعة: الأولى. بيروت: دار الكتب العلمية.

 ( .الجامع لأحكام القرآن. تحقيق: أحمد اه1384القرطبي؛ محمد بن أحمد .)
براهي  . القاهرة: دار الكتب المصرية.2م أطفي . ط:البردوني وا 

 ( .اه1399القزويني؛ أحمد بن فارس .)تحقيق: عبد السلام مقاييس اللغة .
 محمد هارون. بيروت: دار الفكر.

  الكفوي؛ أيوب بن موسى. )د.ت(. الكليات معجم في المصطلحات والفروق
 الرسالة. محمد المصري. بيروت: مؤسسة -اللغوية. المحقق: عدنان دروي 

 ( .المحرر الوجيز في تفسير اه1422المحاربي؛ عبد الحق بن غالب .)
الكتاب العزيز. المحقق: عبد السلام عبد الشافي محمد. الطبعة: الأولى. 

 بيروت: دار الكتب العلمية.
 ( .تفسير المراغي. الطبعة: الأولى. اه1365المراغي؛ أحمد بن مصطفى .)

 مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبي وأولاده.
 ؛ ناصر بن عبد السيد. )د.ت(. المغرب في ترتيب المعرب. بيروت: دار المطرزي

 الكتاب العربي.



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

38 

 ( .التوقيف على مهمات التعاريف. اه1410المناوي؛ محمد بن علي .)
 عالم الكتب.الطبعة: الأولى. القاهرة: 

 
Thabat al-maṣādir wa-al-marājiʻ 

 al-Azharī ; Muḥammad ibn Aḥmad. (2001). Tahdhīb al-
lughah. al-muḥaqqiq : Muḥammad ʻAwaḍ Murʻib. al-
Ṭabʻah : al-ūlá. Bayrūt : Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī. 

 al-Aṣfahānī ; al-Ḥasan ibn Muḥammad. (1412h). al-
Mufradāt fī Gharīb al-Qurʼān. al-muḥaqqiq : Ṣafwān 
ʻAdnān al-Dāwūdī. al-Ṭabʻah : al-ūlá. Dimashq : Dār 
al-Qalam. 

 altnwsy ; al-Ṭāhir ibn ʻĀshūr. (1984). al-Taḥrīr wa-al-
tanwīr « taḥrīr al-maʻná al-sadīd wa-tanwīr al-ʻaql al-
jadīd min tafsīr al-Kitāb al-Majīd. Tūnis : al-Dār al-
Tūnisīyah lil-Nashr. 

 al-Jurjānī ; ʻAlī ibn Muḥammad. (1403h). altʻryfāt. 
ḍabaṭahu wa-ṣaḥḥaḥahu Jamāʻat min al-ʻulamāʼ bi-
ishrāf al-Nāshir. al-Ṭabʻah : al-ūlá. Bayrūt : Dār al-
Kutub al-ʻIlmīyah. 

 al-Jazarī ; al-Mubārak ibn Muḥammad. (1399h). al-
nihāyah fī Gharīb al-ḥadīth wa-al-athar. taḥqīq : Ṭāhir 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

39 

Aḥmad alzāwá-Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī. Bayrūt 
: al-Maktabah al-ʻIlmīyah. 

 al-Jawzīyah ; Muḥammad ibn Abī Bakr. (1411h). Iʻlām 
al-muwaqqiʻīn ʻan Rabb al-ʻālamīn. taḥqīq : 
Muḥammad ʻAbd al-Salām Ibrāhīm. al-Ṭabʻah : al-ūlá. 
Bayrūt : Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah. 

 al-Jawharī ; Ismāʻīl ibn Ḥammād. (1407h). al-ṣiḥāḥ Tāj 
al-lughah. taḥqīq : Aḥmad ʻAbd al-Ghafūr ʻAṭṭār. Ṭ : 
4. Bayrūt : Dār al-ʻIlm lil-Malāyīn. 

 al-Ḥalabī ; Aḥmad ibn Yūsuf. (1417h). ʻUmdat al-
ḥuffāẓ fī tafsīr Ashraf al-alfāẓ. al-muḥaqqiq : 
Muḥammad Bāsil ʻUyūn al-Sūd. al-Ṭabʻah : al-ūlá. 
Bayrūt : Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah. 

 al-Dimashqī ; Ismāʻīl ibn ʻUmar. (1407h). al-Bidāyah 
wa-al-nihāyah. al-muḥaqqiq : ʻAlī shyry. al-Ṭabʻah : 
al-ūlá. Bayrūt : Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī. 

 al-Ḥalabī ; Aḥmad ibn Yūsuf. (1417h). ʻUmdat al-
ḥuffāẓ fī tafsīr Ashraf al-alfāẓ. al-muḥaqqiq : 
Muḥammad Bāsil ʻUyūn al-Sūd. al-Ṭabʻah : al-ūlá. 
Bayrūt : Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah. 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

40 

 al-Dimashqī ; Ismāʻīl ibn ʻUmar. (1407h). al-Bidāyah 
wa-al-nihāyah. al-muḥaqqiq : ʻAlī shyry. al-Ṭabʻah : 
al-ūlá. Bayrūt : Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī. 

 al-Ḥalabī ; Aḥmad ibn Yūsuf. (1417h). ʻUmdat al-
ḥuffāẓ fī tafsīr Ashraf al-alfāẓ. al-muḥaqqiq : 
Muḥammad Bāsil ʻUyūn al-Sūd. al-Ṭabʻah : al-ūlá. 
Bayrūt : Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah. 

 l-Dimashqī ; Ismāʻīl ibn ʻUmar. (1407h). al-Bidāyah 
wa-al-nihāyah. al-muḥaqqiq : ʻAlī shyry. al-Ṭabʻah : 
al-ūlá. Bayrūt : Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī. 

 alrwyfʻy ; Muḥammad ibn Mukarram. (1414h). Lisān al-
ʻArab. Ṭ : 3. Bayrūt : Dār Ṣādir. 

 al-Zubaydī ; Muḥammad ibn Muḥammad. (D. t). Tāj al-
ʻarūs min Jawāhir al-Qāmūs. majmūʻah min al-
muḥaqqiqīn. Bayrūt : Dār al-Hidāyah. 

 al-Zamakhsharī ; Maḥmūd ibn ʻAmr. (1407h). al-
Kashshāf ʻan ḥaqāʼiq al-tanzīl. Ṭ : 3. Bayrūt : Dār al-
Kitāb al-ʻArabī. 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

41 

 al-Sabtī ; ʻIyāḍ ibn Mūsá. (D. t). Mashāriq al-anwār 
ʻalá ṣiḥāḥ al-Āthār. Bayrūt : al-Maktabah al-ʻatīqah 
wa-Dār al-Turāth. 

 al-Saʻdī ; ʻAbd al-Raḥmān ibn Nāṣir. (1420h). Taysīr 
al-Karīm al-Raḥmān fī tafsīr kalām al-Mannān. al-
muḥaqqiq : ʻAbd al-Raḥmān ibn Muʻallā al-Luwayḥiq. 
al-Ṭabʻah : al-ūlá. Bayrūt : Muʼassasat al-Risālah. 

 al-Suyūṭī ; ʻAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. (1424h). 
Muʻjam maqālīd al-ʻUlūm fī al-ḥudūd wa-al-rusūm. 
al-muḥaqqiq : U. D Muḥammad Ibrāhīm ʻUbādah. al-
Ṭabʻah : al-ūlá. al-Qāhirah : mktbw al-Ādāb. 

 al-ʻImādī ; Muḥammad ibn Muḥammad. (D. t). Irshād 
al-ʻaql al-salīm ilá mazāyā al-Kitāb al-Karīm. Bayrut : 
Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī. 

 al-Suyūṭī ; ʻAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. (1424h). 
Muʻjam maqālīd al-ʻUlūm fī al-ḥudūd wa-al-rusūm. 
al-muḥaqqiq : U. D Muḥammad Ibrāhīm ʻUbādah. al-
Ṭabʻah : al-ūlá. al-Qāhirah : mktbw al-Ādāb. 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

42 

 al-ʻImādī ; Muḥammad ibn Muḥammad. (D. t). Irshād 
al-ʻaql al-salīm ilá mazāyā al-Kitāb al-Karīm. Bayrut : 
Dār Iḥyāʼ al-Turāth al-ʻArabī. 

 al-Farāhīdī ; al-Khalīl ibn Aḥmad. (D. t). al-ʻAyn. 
taḥqīq : D Mahdī al-Makhzūmī, D Ibrāhīm al-
Sāmarrāʼī. al-Qāhirah : Dār wa-Maktabat al-Hilāl. 

 al-Fayrūz Ābādī ; Muḥammad ibn Yaʻqūb. (1426h). al-
Qāmūs al-muḥīṭ. taḥqīq : Muḥammad Naʻīm alʻrqsūsy. 
Ṭ : 8. Bayrūt : Muʼassasat al-Risālah lil-Ṭibāʻah wa-
al-Nashr wa-al-Tawzīʻ. 

 al-Fayyūmī ; Aḥmad ibn Muḥammad. (D. t). al-Miṣbāḥ 
al-munīr fī Gharīb al-sharḥ al-kabīr. Bayrūt : al-
Maktabah al-ʻIlmīyah. 

 al-Qāsimī ; Muḥammad ibn Muḥammad. (1418h). 
Maḥāsin al-taʼwīl. al-muḥaqqiq : Muḥammad Bāsil 
ʻUyūn al-Sūd. al-Ṭabʻah : al-ūlá. Bayrūt : Dār al-
Kutub al-ʻIlmīyah. 

 al-Qurṭubī ; Muḥammad ibn Aḥmad. (1384h). al-Jāmiʻ 
li-aḥkām al-Qurʼān. taḥqīq : Aḥmad al-Baraddūnī wa-



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

43 

Ibrāhīm Aṭṭafayyish. Ṭ : 2. al-Qāhirah : Dār al-Kutub 
al-Miṣrīyah. 

 al-Qazwīnī ; Aḥmad ibn Fāris. (1399h). Maqāyīs al-
lughah. taḥqīq : ʻAbd al-Salām Muḥammad Hārūn. 
Bayrūt : Dār al-Fikr. 

 al-Kaffawī ; Ayyūb ibn Mūsá. (D. t). al-Kullīyāt Muʻjam 
fī al-muṣṭalaḥāt wa-al-furūq al-lughawīyah. al-
muḥaqqiq : ʻAdnān Darwīsh-Muḥammad al-Miṣrī. 
Bayrūt : Muʼassasat al-Risālah. 

 al-Muḥāribī ; ʻAbd al-Ḥaqq ibn Ghālib. (1422H). al-
muḥarrir al-Wajīz fī tafsīr al-Kitāb al-ʻAzīz. al-
muḥaqqiq : ʻAbd al-Salām ʻAbd al-Shāfī Muḥammad. 
al-Ṭabʻah : al-ūlá. Bayrūt : Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah. 

 al-Marāghī ; Aḥmad ibn Muṣṭafá. (1365h). tafsīr al-
Marāghī. al-Ṭabʻah : al-ūlá. Miṣr : Sharikat Maktabat 
wa-Maṭbaʻat Muṣṭafá al-Bābī al-Ḥalabī wa-Awlāduh. 

 al-Muṭarrizī ; Nāṣir ibn ʻAbd al-Sayyid. (D. t). al-
Maghrib fī tartīb al-Muʻarrab. Bayrūt : Dār al-Kitāb al-
ʻArabī. 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

44 

al-Munāwī ; Muḥammad ibn ʻAlī. (1410h). al-Tawqīf 
ʻalá muhimmāt al-taʻārīf. al-Ṭabʻah : al-ūlá. al-
Qāhirah : ʻĀlam al-Kutub. 

References 
  Al-Azhari, Muḥammad ibn Aḥmad. (2001). Tahdhīb al-Lughah 

(Refinement of the Language). Edited by Muḥammad ʿAwaḍ Murʿib. 1st 

ed. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

  Al-Aṣfahānī, al-Ḥusayn ibn Muḥammad. (1412 AH). Al-Mufradāt fī 

Gharīb al-Qurʾān (Vocabulary of Rare Qurʾānic Terms). Edited by 

Ṣafwān ʿAdnān al-Dāwūdī. 1st ed. Damascus: Dār al-Qalam. 

  Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. (1984). Al-Taḥrīr wa al-Tanwīr: 

Taḥrīr al-Maʿnā al-Sadīd wa Tanwīr al-ʿAql al-Jadīd min Tafsīr al-Kitāb 

al-Majīd (Liberation and Enlightenment). Tunis: Al-Dār al-Tūnisiyyah li-

l-Nashr. 

  Al-Jurjānī, ʿAlī ibn Muḥammad. (1403 AH). Al-Taʿrīfāt (Definitions). 

Revised and edited by a group of scholars under the supervision of the 

publisher. 1st ed. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

  Al-Jazarī, al-Mubārak ibn Muḥammad. (1399 AH). Al-Nihāyah fī 

Gharīb al-Ḥadīth wa al-Athar (The Ultimate Reference on Rare Ḥadīth 

Vocabulary). Edited by Ṭāhir Aḥmad al-Zāwī and Maḥmūd Muḥammad 

al-Ṭanāḥī. Beirut: Al-Maktabah al-ʿIlmiyyah. 

  Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Muḥammad ibn Abī Bakr. (1411 AH). 

Iʿlām al-Muwaqqiʿīn ʿan Rabb al-ʿĀlamīn (Informing the Signatories on 

Behalf of the Lord of the Worlds). Edited by Muḥammad ʿAbd al-Salām 

Ibrāhīm. 1st ed. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

  Al-Jawharī, Ismāʿīl ibn Ḥammād. (1407 AH). Al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lughah 

(The Crown of the Language). Edited by Aḥmad ʿAbd al-Ghafūr ʿAṭṭār. 

4th ed. Beirut: Dār al-ʿIlm li-l-Malāyīn. 

  Al-Ḥalabī, Aḥmad ibn Yūsuf. (1417 AH). ʿUmdat al-Ḥuffāẓ fī Tafsīr 

Ashraf al-Alfāẓ (The Support of the Memorisers in Interpreting Noble 

Expressions). Edited by Muḥammad Bāsil ʿUyūn al-Sūd. 1st ed. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

  Ibn Kathīr al-Dimashqī, Ismāʿīl ibn ʿUmar. (1407 AH). Al-Bidāyah wa 

al-Nihāyah (The Beginning and the End). Edited by ʿAlī Shīrī. 1st ed. 

Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

45 

  Al-Rāzī, Muḥammad ibn ʿUmar. (1420 AH). Mafātīḥ al-Ghayb (Keys to 

the Unseen). 3rd ed. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

  Al-Rabābiʿah, Muḥammad Majlī. (2019). “The Term Adhā in the Holy 

Qurʾān: A Contextual Semantic Study.” The Jordanian Journal of Islamic 

Studies, Al al-Bayt University, Jordan, vol. 15, no. 1. 

  Ibn Manẓūr al-Ruwayfiʿī, Muḥammad ibn Mukarram. (1414 AH). 

Lisān al-ʿArab (The Tongue of the Arabs). 3rd ed. Beirut: Dār Ṣādir. 

  Al-Zabīdī, Muḥammad ibn Muḥammad. (n.d.). Tāj al-ʿArūs min 

Jawāhir al-Qāmūs (The Bride’s Crown). Edited by a group of scholars. 

Beirut: Dār al-Hidāyah. 

  Al-Zamakhsharī, Maḥmūd ibn ʿAmr. (1407 AH). Al-Kashshāf ʿan 

Ḥaqāʾiq Ghawāmiḍ al-Tanzīl (The Revealer of the Truths of Revelation). 

3rd ed. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

  Al-Sabtī, ʿIyāḍ ibn Mūsā. (n.d.). Mashāriq al-Anwār ʿalā Ṣiḥāḥ al-Āthār 

(Illuminations on the Authentic Traditions). Beirut: Al-Maktabah al-

ʿAtīqah & Dār al-Turāth. 

  Al-Saʿdī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Nāṣir. (1420 AH). Taysīr al-Karīm al-

Raḥmān fī Tafsīr Kalām al-Mannān (Facilitating the Interpretation of the 

Most Merciful). Edited by ʿAbd al-Raḥmān ibn Muʿallā al-Luwayḥiq. 1st 

ed. Beirut: Muʾassasat al-Risālah. 

  Al-Suyūṭī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. (1424 AH). Muʿjam Maqālīd 

al-ʿUlūm fī al-Ḥudūd wa al-Rusūm (Dictionary of the Keys of Sciences). 

Edited by Muḥammad Ibrāhīm ʿIbādah. 1st ed. Cairo: Maktabat al-Ādāb. 

  Al-ʿImādī, Muḥammad ibn Muḥammad. (n.d.). Irshād al-ʿAql al-Salīm 

ilā Mazāyā al-Kitāb al-Karīm (Guidance of the Sound Mind). Beirut: Dār 

Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

  ʿUmar, Aḥmad Mukhtār. (n.d.). Al-Muʿjam al-Mawsūʿī li-Alfāẓ al-

Qurʾān wa Qirāʾātih (The Encyclopedic Dictionary of Qurʾānic 

Vocabulary and Readings). King Fahd Qurʾān Printing Complex, 

Madinah. 

  Al-Ghazzī, Muḥammad ibn ʿAbd al-Raḥmān. (1411 AH). Dīwān al-

Islām. Edited by Sayyid Kasrawī Ḥasan. 1st ed. Beirut: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah. 

  Al-Farāhīdī, al-Khalīl ibn Aḥmad. (n.d.). Kitāb al-ʿAyn. Edited by 

Mahdī al-Makhzūmī and Ibrāhīm al-Sāmarrāʾī. Cairo: Dār wa Maktabat 

al-Hilāl. 

  Al-Fayrūzābādī, Muḥammad ibn Yaʿqūb. (1426 AH). Al-Qāmūs al-

Muḥīṭ (The Comprehensive Dictionary). Edited by Muḥammad Naʿīm al-

ʿArqasūsī. 8th ed. Beirut: Muʾassasat al-Risālah. 



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

46 

  Al-Fayyūmī, Aḥmad ibn Muḥammad. (n.d.). Al-Miṣbāḥ al-Munīr fī 

Gharīb al-Sharḥ al-Kabīr. Beirut: Al-Maktabah al-ʿIlmiyyah. 

  Al-Qāsimī, Muḥammad ibn Muḥammad. (1418 AH). Maḥāsin al-

Taʾwīl (The Beauties of Interpretation). Edited by Muḥammad Bāsil 

ʿUyūn al-Sūd. 1st ed. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

  Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. (1384 AH). Al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-

Qurʾān (The Comprehensive Commentary on Qurʾānic Rulings). Edited 

by Aḥmad al-Bardūnī and Ibrāhīm Aṭfīsh. 2nd ed. Cairo: Dār al-Kutub al-

Miṣriyyah. 

  Ibn Fāris al-Qazwīnī, Aḥmad. (1399 AH). Maqāyīs al-Lughah 

(Standards of Language). Edited by ʿAbd al-Salām Muḥammad Hārūn. 

Beirut: Dār al-Fikr. 

  Al-Kafawī, Ayyūb ibn Mūsā. (n.d.). Al-Kulliyyāt: A Lexicon of Technical 

Terms and Linguistic Distinctions. Edited by ʿAdnān Darwīsh and 

Muḥammad al-Miṣrī. Beirut: Muʾassasat al-Risālah. 

  Ibn ʿAṭiyyah al-Muḥāribī, ʿAbd al-Ḥaqq ibn Ghālib. (1422 AH). Al-

Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-ʿAzīz. Edited by ʿAbd al-Salām 

ʿAbd al-Shāfī Muḥammad. 1st ed. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

  Al-Marāghī, Aḥmad ibn Muṣṭafā. (1365 AH). Tafsīr al-Marāghī. 1st ed. 

Egypt: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī Press. 

  Al-Maṭrizī, Nāṣir ibn ʿAbd al-Sayyid. (n.d.). Al-Maghrib fī Tartīb al-

Muʿrib. Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

  Al-Manāwī, Muḥammad ibn ʿAlī. (1410 AH). Al-Tawqīf ʿalā Muhimmāt 

al-Taʿārīf (Clarifications of Essential Definitions). 1st ed. Cairo: ʿĀlam 

al-Kutub. 

  



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

47 

 الهوامش:
                                                 

(، ابان فاارس، مقااييس اللغاة، ماادة: أذى 6/2266الجاوهري، الصاحاح تااج اللغاة: ماادة: أذى )(  1)
(1/78.) 

 (.8/206( الفراهيدي، العين، باب اللفيف من الذال ) 2)
(. وانظاار: اباان الأثياار، النهايااة فااي غريااب 14/27( اباان منظااور، لسااان العاارب. فصاال الألااف ) 3)

 (.1/34الحديث والأثر، مادة: أذى )
 (.1/88( السمين الحلبي، عمدة الحفاظ في تفسير أشرف الألفاظ، مادة: أذى ) 4)
 (.1/23( المطرزي، المغرب في ترتيب المعرب، مادة: الهمزة مع الراء ) 5)
 (.1/25( عياض بن موسى، مشارق الأنوار على صحاح الآثار ) 6)
(، الكفااوي، الكليااات، فصاال الألااف 1258، القاااموس المحاايط، فصاال الهماازة )ص( الفيروزآبااادي 7)

 (.73والراء )ص
(. وبهااذا عرفااه الاادكتور أحمااد مختااار فااي 37/59( انظاار: الزبياادي، تاااج العااروس، مااادة: أذى ) 8)

 (.67المعجم الموسوعي لألفاظ القرآن وقراءاته، )ص
 (.15/39( الأزهري، تهذيب اللغة، باب الذال والميم ) 9)
 (.71( الراغب، المفردات في غريب القرآن، )ص 10)
 (.1/12( المعجم الوسيط، باب الهمزة ) 11)
( الربابعااة، كلمااة الأذى فااي القاارآن الكااريم: دراسااة سااياقية دلاليااة"؛ بحااث منشااور ضاامن المجلااة  12)

م. 2019( 1.ع )15الأردن. مااااااج: -الأردنياااااة فاااااي الدراساااااات الإسااااالامية. جامعاااااة آل البيااااات
 (.42)ص

(. ابااان فاااارس، مقااااييس اللغاااة، ماااادة: جماااع 3/1198( الجاااوهري، الصاااحاح، ماااادة: جماااع ) 13)
 (.1/108(، الفيومي، المصباح المنير، مادة: ج م ع )1/479)

 (.710( الفيروزآبادي، القاموس المحيط، فصل الجيم )ص 14)
 (.10( التعريفات، الجرجاني، )ص 15)
 (.137ص( معجم مقاليد العلوم، السيوطي، ) 16)
 (.38(، التوقيف على مهمات التعاريف، المناوي، )ص46( الكليات، الكفوي، )ص 17)
 .58الأحزاب: (  18)
 (.8/63( الثعلبي، الكشف والبيان ) 19)



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

48 

                                                                                                                             

 (.14/240( القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ) 20)
 (.22/105( ابن عاشور، التحرير والتنوير ) 21)
(. 3. )صاللفظي وطرق معالجته في القرآن الكريم والسنة النبويةالإيذاء محمد ياسين فلاح،  22) )

 م. بتصرف2024. 4. العدد: 4المجلة الدولية للدراسات الثقافية والدينية. أفغانستان. المجلد:
 ( انظر: موسوعة التفسير الموضوعي الالكترونية. 23)
ور القرآن في علاج ( استنبط بعض هذه الآثار من بحث الدكتورة/ إيمان محمد عامر، د 24)

 الأمراض الاجتماعية المعاصرة وأثره على المجتمع. بتصرف.
 (.8/537( القاسمي، محاسن التأويل ) 25)
 (.26/256( ابن عاشور، التحرير والتنوير ) 26)
 (.801( السعدي، تيسير الكريم الرحمن )ص 27)
 (.16/325( القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ) 28)
 (.2/629الكشاف عن حقائق التنزيل )( الزمخشري،  29)
 (.3/416( ابن عطية، المحرر الوجيز ) 30)
 (.11/320( الرازي، مفاتيح الغيب ) 31)
 (.1/613( الزمخشري، الكشاف عن حقائق التنزيل ) 32)
 (.4/284( ابن القيم، إعلام الموقعين عن رب العالمين ) 33)
 (.7/37( ابن كثير، البداية والنهاية ) 34)
و: محمد بن أحمد بن عبد الله، الإمام العلامة شيخ المالكية أبو بكر البغدادي، له مصانفات ( ه 35)

 (.2/243في الفقه والأصول. شمس الدين الغزي، ديوان الإسلام )
 (.6/47( القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ) 36)
 (.4/15( القاسمي، محاسن التأويل ) 37)
 (.452ص( السعدي، تيسير الكريم الرحمن ) 38)
 (.6/422( محاسن التأويل ) 39)
 (.5/16( ابن عطية: المحرر الوجيز ) 40)
 (.27/565( الرازي، مفاتيح الغيب ) 41)
 (.598( السعدي، تيسير الكريم الرحمن )ص 42)
 (.20/180( ابن عاشور، التحرير والتنوير ) 43)



 
College of Islamic Sciences 

2025,31(12):84  
https://doi.org/10.51930/jcois.21.2025.84.0407 
P-ISSN- 2075-8626- E-ISSN-2707-8841  

 

  

49 

                                                                                                                             

 (.14/283( الرازي، مفاتيح الغيب ) 44)
 (.9/163)( المراغي، تفسير المراغي  45)
 (.315( السعدي، تيسير الكريم الرحمن )ص 46)
 (.971( السعدي، تيسير الكريم الرحمن )ص 47)
 (.2/67( أبو السعود، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب العزيز ) 48)
 (.4/30( تفسير المراغي ) 49)
 (.1/158( تفسير المراغي ) 50)
 (.57( تيسير الكريم الرحمن )ص 51)
 (.3/205التأويل ) ( محاسن 52)
 (.10/111( مفاتيح الغيب ) 53)


