
 



 
 
 
 

 مجلة كلية العلوم الإسلامية
 محكمه  -فصلية –فكرية 

 تصدرها

 كلية العلوم الإسلامية

 جامعة بغداد
 
 

61العدد:  
 

6991( لسنة 166رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد: )  

 



 8002لعام  61محتوٌات العدد 

 رقم الصفحة اسم البحث اسم البحث

تحقٌق تحفة الاحباب للمسترشدٌن من 
 الطلاب 

أ.م.د. داود سلمان 
 الدلٌمً 

 د.عبد الرحمن العٌساوي

6 

القضاء فً بٌت المقدس فً العصر 
 الاسلامً

د. رعد شمس الدٌن 
 الكٌلانً

651 

قٌاس الشبه عند الاصولٌٌن ونماذج 
 من تطبٌقاته الفقهٌة 

 698 د. ضٌاء حسٌن الزوبعً

عبد القادر عبد الحمٌد  البرهان واستدلالاته فً القران 
 القٌسً

859 

د. عماش فرحان  الراوندٌة فروعها واهدافها
 المحمدي

162 

 119 د.محمود بندر علً  نفقة الزوجة فً الشرٌعة والقانون

 802 د.محمد خالد رحال الجمع فً العربٌة دراسة نحوٌةاسم 

الاظهار والاضمار وتفاعل  نظم 
 الخطاب القرانً دراسة اسلوبٌة

د. عدنان جاسم محمد 
 الجمٌلً

878 

المجاز فً تفسٌر البحر المدٌد لابن 
 عجٌبة 

 581 مثنى نعٌم حمادي

 



 
 
 
 

 مجلة كلية العلوم الإسلامية
 محكمه  -فصلية –فكرية 

 تصدرها

 كلية العلوم الإسلامية

 جامعة بغداد
 
 

31العدد:  

 

3993( لسنة 311رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد: )  

 



 

 


٥٢٧

المجاز في تفسير البحر المديد  لابن عجيبة

السيد مثنى نعيم حمادي



 

 


٥٢٨

بسم االله الرحمن الرحيم

 
 

    

r 
 

 
 

لقد أكثر العلماء من الخوض في الحقيقة والمجاز، ولعل مبحثاً من 

مباحث البلاغة العربية لم يحظ من اهتمام العلماء وعنايتهم بمثل ما حظي 

به مبحث الحقيقة والمجاز. فالمجاز يفتح آفاقاً واسعةً من التعبير أمام 

دة وسائل يستطيع أن يعبر بها عن التجربة الأديب بحيث تكون لديه ع

الواحدة، فينطلق خياله مصوراً المعقول محسوساً والمنظور مسموعاً 

والمسموع منظوراً، وكل ذلك عناصر إيحاء يستغلها الأديب في نقل 

عاطفته أو تجربته إلى المتلقي، فتشترك حواسه كلها في إدراك تلك 

الصورة التي يقدمها الأديب المبدع.

وأول ما يلاحظ أن بدء ظهور المجاز مصطلحاً بلاغياً إنما كان 

على أيدي المعتزلة. وقد اختلف المسلمون حول قضية المجاز في القرآن 

الكريم، وكانت بداية الخلاف حول الآيات التي وردت فيها الصورة 

المجازية التي توهم المشابهة بين االله تعالى ومخلوقاته، فمنهم من حملها  

ظاهرها كبعض الظاهرية، وبعض أهل السنة، وعدوها من باب على 



 

 


٥٢٩

الحقيقة، ومنهم من صرفها عن وجهها وأولها عن ظاهرها كالمعتزلة، 

فالمعتزلة اعتمدوا المجاز في تقرير مبادئهم وآرائهم ومناظرة خصومهم 

وردهم على الطاعنين في القرآن.

هم يعدون من وأكثر أهل السنة لجوءاً إلى المجاز هم الأشاعرة، ف

أهل السنة المؤولين، ومنهم مفسرنا ابن عجيبة الذي تأثر بمنهجهم في 

التأويل، فجرى قلمه في تفسيره، فدرس المجاز؛ فتارة يكتفي بالشرح 

دون ذكر لفظة (المجاز)، وتارة أخرى يذكر لفظ (المجاز) و(الاستعارة).

ويسير البحث في تقسيمه على مبحثين: 
 

 

 

 
 

 



 

 


٥٣٠

 
 

 
 

 

١. 

يعد المجاز المرسل ضرباً من التوسع في أساليب اللغة، وفناً من 

الأصلي، إلى مدلول فنون الإيجاز، حيث نرى اللفظ ينقل من مدلوله 

جديد، فيبعث على التأمل ويستثير الخيال والتفكير، ويشرع للمعاني آفاقاً 

عريضة، ترتاح لها النفس ويستسيغها الذوق، لما فيها من توسيع للغة، 

وافتتان في التعبير، وإيراد المعنى الواحد بصور مختلفة.

المجازي ويحقق المجاز المرسل الإيجاز في القول، وتأكيد المعنى

المراد، وتقريره في النفوس، لما فيه من دعوى الشيء بالبينة والبرهان، 

.)١(وتصويره للمعنى المجازي خير تصوير وأدقه

والمجاز المرسل في اصطلاح البلاغيين: هو المجاز الاستعاري 

مقيد بادعاء أن المشبه من جنس المشبه به، أما المرسل فإنه مطلق من 

هذا القيد.



 

 


٥٣١

إنما سمي مرسلاً لإرساله عن التقييد بعلاقة مخصوصة بل وقيل: 

ردد بين علاقات بخلاف المجاز الاستعاري فإنه بعلاقة واحدة وهي 

.)٢(المشابهة

وغير «هـ)، حين قال: ٦٢٦وأول من أطلق التسمية السكاكي (ت

أما أن يقدر قائماً مقام معناها بواسطة المبالغة في -أي الكلمة-معناها

شبيه أو لا يقدر، والأول هو (الاستعارة)، والثاني هو (المجاز الت

.)٣(»المرسل)

 
 

، )٤(للمجاز المرسل علاقات كثيرة جداً وأكثر من ذكرها الزركشي

، وغيرهم.)٧(، والسيوطي)٦(، وصاحب الفوائد)٥(والعلوي

التوسع فيها، فعلاقاته غير محدودة فالمجاز له علاقات كثيرة يمكن 

ولا مقيدة بعدد معين من الملابسات وإنما تتسع وتتلون في معجم اللغة 

العربية الذي له المقدرة على استيعاب المدلولات المتجددة في خضم 

الحياة لتبقى لغته أبد الدهر لغة الحضارة والثقافة والعلم.

المجاز المرسل، نذكر وجاء في تفسير ابن عجيبة كثير من علاقات 

منها:



 

 


٥٣٢

 
 

وهو أحد أنواع المجاز المرسل لاستعمال السبب وذكره بدلاً من 

المسبب وتسمى بـ(العلاقة السببية) وقد أشار ابن عجيبة إلى هذا النوع 

من المجاز من خلال تفسيره من غير تصريح باسمه. 

وا الَّذين آمنوا قَالُوا آمنا وإِذَا خلَوا إِلَى وإِذَا لَقُ(ففي قوله تعالى: 

زِئُونتَهسم نا نَحإِنَّم كُمعقَالُوا إِنَّا م هِميناطيي &شف مهدميو بِهِم زِئتَهسي اللَّه

ونهمعي هِمان٨()طُغْي(.

: يفعل بهم فعل أي)بِهِماللَّه يستَهزِئ(: قوله تعالى«يقول: 

المستهزئ؛ بأن يفتح لهم باباً إلى الجنة وهم في النار، ويطلع المؤمنين 

عليهم، فيقول لهم: ادخلوا الجنة،  فإذا جاؤوا يستبقون إليها وطمعوا في 

.)٩(»الدخول، سدت عليهم ورجعوا إلى النار

.)١٠()واللَّه خير الْماكرِينومكَروا ومكَر اللَّه (وفي قوله تعالى: 

ومكَر(أي: دبروا الحيل في قتله، )ومكَروا(قوله تعالى: «يقول: 

بهم، أي: استدرجهم حتى قتلوا صاحبهم، ورفع عيسى )اللّهu



 

 


٥٣٣

فالمكر في الأصل: هو حيلة يجلب بها غيره إلى مضرة. ولا تسند إلى 

يخَادعون اللّه وهو (االله إلا على حسب المقابلة والازدواج، كقوله: 

مهعاد(، وقوله تعالى: )١١()خبِهِم زِئتَهسي ١٢()اللّه(،)رِيناكالْم ريخ اللّهو( ،

على إيصال الضرر من حيث لا يحتسب، أو أي: أشدهم مكراً، وأقواهم 

. تجوز )١٣(»أفضل المجازين بالعقوبة؛ لأنه لا أحد أقدر على ذلك منه

بلفظ المكر عن عقوبته لأنه مسبب لها.

.)١٤()إِن الْمنافقين يخَادعون اللّه وهو خادعهم(وفي قوله تعالى: 

بإظهار الإيمان )قين يخَادعون اللّهإِن الْمناف(قوله تعالى: «يقول: 

، أي: مجازيهم على خداعهم؛ بأن يظهر )وهو خادعهم(وإخفاء الكفر، 

لهم يوم القيامة، نوراً يمشون به على الصراط، كما يعطي المؤمنين، فإذا 

نَقْتَبِس من انظُرونَا(مضوا به طُفئ نورهم وبقي نور المؤمنين، فينادونهم: 

، فيتهافتون في النار، فسمى )١٥()نُّورِكُم قيلَ ارجِعوا وراءكُم فَالْتَمسوا نُوراً

.)١٦(»هذه العقوبة خداعاً تسمية للعقوبة باسم الذنب



 

 


٥٣٤

وإِذَا تُتْلَى علَيهِم آياتُنا بينات تَعرِف في وجوه الَّذين (وفي قوله تعالى: 

.)١٧()َكَفَروا الْمنكَر

أي: )تَعرِف في وجوه الَّذين كَفَروا الْمنكَر(قوله تعالى: «يقول: 

.)١٨(»الإنكار بالعبوس والكراهة، فالمنكر: مصدر بمعنى الإنكار

فقد تجوز بالسبب الذي هو لفظ «يقول عبد العزيز بن عبد السلام: 

فالذي يظهر إنما الإنكار عن المسبب الذي هو أثره؛ لأن الإنكار معنى، 

. )١٩(»هو أثره كالكراهة والعبوس وما إليهما

.)٢٠()والرجز فَاهجر(وفي قوله تعالى: 

أي: دم على هجرانها، قاله )والرجز فَاهجر(قوله تعالى: «يقول: 

الزهري وغيره، وقال ابن عباس: أي اترك المآثم التي توجب الرجز، 

على عبادة -وهو العذاب-لفظ الرجز. إطلاق)٢١(»وهو العذاب

الأصنام أو الشرك أو الذنب أو ما شابه ذلك؛ لأن العذاب يكون مسبباً 

عنها. وعبر بالرجز عن العذاب؛ لأن مؤدى عبادة الأوثان والشرك وفعل 

المعاصي إليه.



 

 


٥٣٥

.)٢٢()ربهِموبشرِ الَّذين آمنواْ أَن لَهم قَدم صدق عند(وفي قوله تعالى: 

أي: سابقة ومنزلة )لَهم قَدم صدق عند ربهِم(قوله تعالى: «يقول: 

رفيعة، سميت قدماً لأن السبق يكون بها، كما سميت النعمة يداً لأنها 

تعطى باليد، أضيفت إلى الصدق لتحققها وللتنبيه على أنهم إنما ينالونها 

.)٢٣(»بصدق القول والنية

الصدق السابقة والمنزلة الرفيعة عند ربهم، وإنما عبر عنها إذ فقدم 

بها يحصل السبق والوصول إلى المنازل الرفيعة، كما يعبر عن النعمة 

باليد لأنها تعطى بها، وقيل: مقام صدق والوجه أن الوصول إلى المقام 

إنما يحصل بالقدم، وإضافتها إلى الصدق للدلالة على تحققها وثباتها، 

نبيه على أن مدار نيل ما نالوه من المراتب العلية هو صدقهم فإن وللت

.)٢٤(التصديق لا ينفك عن الصدق

 
 

والأصل فيه أن يذكر المسبب ويترك ذكر السبب وتسمى بـ

(العلاقة المسببة).



 

 


٥٣٦

م من السماء رِزْقاً وما هو الَّذي يرِيكُم آياته وينزلُ لَكُ(ففي قوله تعالى: 

يبنن يإِلَّا م تَذَكَّر٢٥()ي(.

، مطراً؛ لأنه )وينزلُ لَكُم من السماء رِزْقاً(قوله تعالى: «يقول: 

. فقد عبر بالرزق عن المطر؛ لأنه مسبب عن المطر.)٢٦(»سبب الرزق

إِلَى أَدعوكُم إِلَى النجاة وتَدعونَنيويا قَومِ ما لي (وفي قوله تعالى: 

.)٢٧()النارِ

، إلى )ويا قَومِ ما لي أَدعوكُم إِلَى النجاة(قوله تعالى: «يقول: 

. فهم لم )٢٨(»بسلوك أسبابها)وتَدعونَني إِلَى النارِ(السلامة من النار، 

الموجب للنار، ولما كانت النار يدعوه إلى النار، وإنما دعوه إلى الشرك 

مسببة عنه أطلقها عليه.

 
 

العلاقة ، وتسمى (، ويراد به الكلوهو أن يطلق لفظ الجزء

.)الجزئية



 

 


٥٣٧

وأَنفقُواْ في سبِيلِ اللّه ولاَ تُلْقُواْ بِأَيديكُم إِلَى التَّهلُكَة (ففي قوله تعالى: 

يننسحالْم بحي اللّه اْ إِنونسأَح٢٩()و(.

في جهاد عدوكم، ولا )وأَنفقُواْ في سبِيلِ اللّه(قوله تعالى: «يقول: 

أي: )إِلَى التَّهلُكَة(أي: بأنفسكم )بِأَيديكُم(تمسكوا عن الإنفاق فيه  فتلقوا 

بالأيدي: الأنفس، فعبر بالبعض . أراد )٣٠(»المهلكة فيستولي عليكم عدوكم

عن الكل.

.)٣١()فَاضْرِبواْ فَوقَ الأَعناق واضْرِبواْ منهم كُلَّ بنانٍ(وفي قوله تعالى: 

أي: أعاليها التي هي )فَاضْرِبواْ فَوقَ الأَعناق(قوله تعالى: «يقول: 

أي: أصابعهم، أي: جزوا )واضْرِبواْ منهم كُلَّ بنانٍ(المذابح والرؤوس، 

.)٣٢(»رقابهم واقطعوا أطرافهم

وقيل المراد بالبنان هنا أطراف الأصابع من اليدين «قال القرطبي: 

والرجلين وهو عبارة عن الثبات في الحرب وموضع الضرب فإذا 

؛ )٣٣(»ضربت البنان تعطل من المضروب القتال بخلاف سائر الأعضاء

للمقاتل أن يثبت على رجليه، ولا أن يستعمل لأن بذهاب البنان لا يمكن



 

 


٥٣٨

السلاح للمشاركة في القتال، وعبر بالبنان عن الأكف وعن الرجلين 

.)٣٤(مجازاً، تعبيراً بالجزء عن الكل

ومنهم الَّذين يؤذُون النبِي ويِقُولُون هو أُذُن قُلْ أُذُن خيرٍ (وفي قوله تعالى: 

٣٥()لَّكُم(.

هو (فيه: )ومنهم الَّذين يؤذُون النبِي ويِقُولُون(قوله تعالى: «يقول: 

يسمع كل ما يقال له ويصدقه، حقاً كان أو باطلاً، فإذا حلفنا له أنا )أُذُن

لم نقل شيئاً صدقنا.

قال البيضاوي: سمي بالجارحة للمبالغة، كأنه من فرط استماعه 

.)٣٦(»اع كاسمي الجاسوس عيناًصار جملته آلة السم

لقد بالغوا في وصفه بذلك حتى جعلوه كله أذناً، يقول العلامة 

أي يسمع كل كلام من  غير أن يتدبر فيه ويميز )هو أُذُن(«الجمل: 

بين ما يليق سماعه وما لا يليق، فغرضهم الذم، وإنما قالوا ذلك فيه لأنه 

كان لا يواجههم بسوء صنيعهم، ويصفح عنهم، فحملوه على عدم التنبه 

وعدم التفطن، وهو إنما كان يفعل ذلك معهم رفقاً بهم، وتغافلاً عن 



 

 


٥٣٩

الأذن عليه مجاز مرسل من إطلاقهم اسم الجزء عيوبهم، وفي إطلاق 

.)٣٧(»على الكل للمبالغة في استماعه حتى صار كأنه عين آلة الاستماع

 
 

العلاقة (يرد الفعل بلفظ الماضي للدلالة على المستقبل وتسمى بـ

. المستقبلية)

السجن فَتَيان قَالَ أَحدهما إِنِّي أَراني ودخلَ معه (ففي قوله تعالى: 

.)٣٨()أَعصر خمراً

أي: )أَعصر خمراً(في المنام )إِنِّي أَراني(قوله تعالى: «يقول: 

. أطلق لفظ الخمر على )٣٩(»عنباً. وسماه خمراً: باعتبار ما يؤول إليه

الثمر الذي يعصر؛ لأن هذا الثمر يؤول إلى خمر.

.)٤٠()ووضع الْكتَاب وجِيء بِالنبِيين(وفي قوله تعالى: 

أي: كتاب كل أحد، إما في )ووضع الْكتَاب(قوله تعالى: «يقول: 

داخل تحت الأمور الهائلة )عرِضُوا(يمينه أو شماله، وهو عطف على 



 

 


٥٤٠

صيغة التي أريد بذكرها تذكير وقتها، وأورد فيه ما أورد في أمثاله من

.)٤١(»الماضي؛ لتحقق وقوعه، وإيثار الأفرد

 

 
 

يطلق لفظ الحال، ويراد به المحل، وتسمى (العلاقة الحالية).

وأَما الَّذين ابيضَّت وجوههم فَفي رحمة اللّه هم فيها (ففي قوله تعالى: 

وندال٤٢()خ(.

)اللّهوأَما الَّذين ابيضَّت وجوههم فَفي رحمة(قوله تعالى: «يقول: 

. أطلق )٤٣(»وعبر بالرحمة عن الجنة)هم فيها خالدون(أي: جنته، 

الحال وأريد المحل، فالرحمة والنعيم يحلان بالجنة، وينبئ هذا المجاز 

ليوم، قد رضي االله بأن أولئك المتقين الذين ابيضت وجوههم في ذلك ا

عنهم ورضوا عنه، فأحاطت بهم الرحمة كما يحيط الظرف بمظروفه، 

وغشيهم النعيم فصاروا يتقلبون فيه ويستمتعون به.



 

 


٥٤١

 
 

وذلك بأن يطلق اسم الآلة، ويراد به الأثر الذي ينتج عنها.

. )٤٤()رسولٍ إِلاَّ بِلسانِ قَومهوما أَرسلْنا من (ففي قوله تعالى: 

إِلاَّ بِلسانِ(قبلك )وما أَرسلْنا من رسولٍ(قوله تعالى: «يقول: 

هموأنت بعثناك بلسان قومك، وإنما قال: بلسان قومه ولم يقل بلسان )قَو ،

فقد بعث rأمته؛ لأن الأمة قد تكون أوسع من قومه، كما في حق نبينا 

العرب والعجم والجن والإنس. فقومه الذين يفهمون عنه: يترجمون إلى 

.)٤٥(»إلى من لا يفهم، فتقوم الحجة عليهم

أطلق (اللسان) وأريد اللغة التي تؤدى به، وهذا ينبئ بوضوح 

الرسالات وجلائها، إذ الرسول ينطق بلسان قومه، وأرسل بهذا اللسان، 

عندئذ لمن أعرض ونأى؛ لأنه فلا غموض ولا لبس فيما يقول، ولا حجة 

يعرض عناداً وينأى تكبراً، بعد أن أدرك ما جاءت به الرسل، ووضح له 

الأمر.

ووهبنا لَهم من رحمتنا وجعلْنا لَهم لسان صدق (وفي قوله تعالى: 

والمراد باللسان: ما يوجد به الكلام في لسان العرب «يقول: )٤٦()علياً



 

 


٥٤٢

غتهم، ،وإضافته إلى الصدق، ووصفه بالعلو؛ للدلالة على أنهم أحقاء ول

لما يثنون عليهم، وأن محامدهم لا تخفى على تباعد الأعصار، وتبدل 

.)٤٧(»الدول، وتحول الملل والنحل

فقد عبر باللسان وأريد الذكر الحسن؛ لأن هذا الذكر يؤدى باللسان 

لذكر الحسن باللسان بأن ذلك ويحصل به، فهو آلته، ويشعر التعبير عن ا

الذكر يدوم ويبقى بعد ذهاب صاحبه، حيث تلهج به الألسنة ويظل يجري 

عليها ما بقي لسان ينطق.

)قَالُوا فَأْتُوا بِه علَى أَعينِ الناسِ لَعلَّهم يشهدون(وفي قوله تعالى: 

)٤٨(.

أي: بمرأى منهم، )الناسِفَأْتُوا بِه علَى أَعينِ (قوله تعالى: «يقول: 

.)٤٩(»بحيث يكون نصب أعينهم، لا يكاد يخفى على أحد

عبر عن الرؤية بآلتها وهي (الأعين) وهذا يدل على شدة تغيظهم 

ويرونه رأي uورغبتهم في أن يبصر الناس جميعاً ما ينزل به 

العين، فيكون ذلك زجراً لهم عن التفكير في مثله.

المجاز المرسل نكتفي بالإشارة إليها:وهناك أنواع أخرى من 

.)٥٠(التجوز بلفظ المحل عن الحال فيه.١

.)٥١(التجوز بإطلاق الجمع على المفرد.٢



 

 


٥٤٣

.)٥٢(التجوز بإطلاق العام على الخاص.٣

.)٥٣(التجوز بتذكير المؤنث.٤
 

٢. 
 

وهي من أدق أساليب البيان تعبيراً، وأجملها تصويراً، كما أنها 

اللغوي الذي علاقته المشابهة بين المعنى الحقيقي ضرب من المجاز 

والمعنى المجازي.

المعول في التوسع والتصرف، «والاستعارة أحد أعمدة الكلام فعليها 

.)٥٤(»وبها يتوصل إلى تزيين  اللفظ وتحسين النظم والنثر

هي نقل اللفظ عن المسمى «والاستعارة في اصطلاح البلاغيين: 

ه على سبيل الإعارة المؤقتة لا نقلاً نهائياً، لأجل الأصلي لجعله اسماً ل

.)٥٥(»المبالغة  في التشبيه

 
 

لقد أفاد ابن عجيبة من الاستعارة إفادة واضحة، إذ وظفها توظيفاً 

مناسباً للآيات التي اشتملت على هذا النوع.



 

 


٥٤٤

قَريةً كَانَت آمنةً مطْمئنةً يأْتيها رِزْقُها وضَرب اللّه مثَلا (ففي قوله تعالى: 

رغَداً من كُلِّ مكَانٍ فَكَفَرت بِأَنْعمِ اللّه فَأَذَاقَها اللّه لباس الْجوعِ والْخَوف بِما كَانُواْ 

ونعنص٥٦()ي(.

، استعار )والْخَوففَأَذَاقَها اللّه لباس الْجوعِ (قوله تعالى: «يقول: 

الذوق لإدراك أثر الضرر، واللباس لما غشيهم واشتمل عليهم من الجوع 

والخوف، أما الإذاقة فقد كثر استعمالها في البلايا حتى صارت كالحقيقة، 

وأما اللباس فقد يستعيرونه لما يشتمل على الشيء ويستره، يقول الشاعر: 



فقد استعار الرداء للمعروف، فإنه يصون عرض صاحبه كصون 

الرداء؛ لما يلقي عليه، والمعنى: أنهم لما كفروا النعم أنزل االله بهم النقم، 

فأحاط بهم الخوف والجوع إحاطة الثوب بمن يستتر به، فإن كانت مكة، 

وغاراته عليهم، وإن كان غيرها، فمن كل rفالخوف من سرايا النبي 

. لقد )٥٧(»عدو؛ وذلك بسبب ما كانوا يصنعون من الكفر والتكذيب

استعار الذوق للكسوة، ولم يقل كساها لأن الإذاقة أقوى في الإدراك من 

اللمس.



 

 


٥٤٥

وحقيقة الذوق إنما هي  في المطاعم والمشارب، لكن القرآن يوظف 

حس الذائق أقوى لإدراك ما يذوقه.هذه (الحاسة) في التعبير؛ لأن

لباس الْجوعِ (وإنما قال سبحانه وتعالى: «قال الشريف الرضي: 

فالْخَوواالله -ولم يقل: (طعم الجوع والخوف) وذلك لأن المراد بذلك)و

وصف تلك الحال بالشمول لهم والاشتمال عليهم كاشتمال الملابس -أعلم

على الجلود؛ لأن ما يظهر منهم من مضيض الجوع وأليم الخوف من 

سوء الأحوال وشحوب الألوان وضؤولة الأجسام كاللباس الشامل لهم 

. وهذه الآية فيها ثلاث استعارات: تصريحية، )٥٨(»والظاهر عليهم

ومكنية، وتخييلية.

.)٥٩()فَوجدا فيها جِداراً يرِيد أَن ينقَض فَأَقَامه(وفي قوله تعالى: 

، أي: يسقط، استعار الإرادة )يرِيد أَن ينقَض(قوله تعالى: «يقول: 

.)٦٠(»للمشارفة؛ للدلالة على المبالغة في ذلك

خلعت على  الجدار حياة وإرادة )يرِيد أَن ينقَض(لاستعارة هنا ا

كالكائن الحي، وأسلوب التشخيص هو الذي أخرج المعنى بهذه الصورة، 

وإلا فإن الإرادة لا تصح على الجماد.



 

 


٥٤٦

والمعنى: يكاد أن ينقض، أي يقارب أن ينقض. والفرق واضح بين 

حياة وحركة، وكأن الجدار يعلن المعينين، فالتشخيص أخرج المعنى وفيه

لصاحب موسى بالسر المخبوء تحته فعجل بتجديد حياته بإقامته.

والاستعارة فيها تشبيه الجدار بالكائن الحي، فحذف المشبه به ورمز 

إليه بشيء من لوازمه وهو (الإرادة) على سبيل الاستعارة المكنية.

.)٦١()جناحك من الرهبِواضْمم إِلَيك (وفي قوله تعالى: 

أي: )واضْمم إِلَيك جناحك من الرهبِ(وقوله تعالى: «يقول: 

الخوف... وقيل: المراد يضم يده إلى جناحه تجلده، وضبطه نفسه عند 

انقلاب العصا حية، حتى لا يضطرب ولا يرهب، استعارة من فعل 

. فلفظ الجناح مستعار )٦٢(»الطائر؛ لأنه إذا خاف، نشر جناحيه وأرخاهما

لليد وقد عبر عن اليد بلفظ الجناح لأن اليد للإنسان كالجناح للطائر، 

الاستعارة تصريحية.ف

.)٦٣()وآيةٌ لَّهم اللَّيلُ نَسلَخ منه النهار فَإِذَا هم مظْلمون(وفي قوله تعالى: 

نخرج منه )وآيةٌ لَّهم اللَّيلُ نَسلَخ منه النهار(قوله تعالى: «يقول: 

من: سلخ النهار إخراجاً لا يبقى معه شيء من ضوء النهار. مستعار 

الجلد عن الشاة، أو: ننزع عنه الضوء نزع القميص الأبيض، فيعري 



 

 


٥٤٧

نفسه الزمان، كشخص أسود، نزع عنه قميص أبيض؛ لأن أصل ما بين 

السماء والأرض من الهواء: الظلمة، فاكتسى بعضه ضوء الشمس، كبيت 

استعار النظم الكريم لفظ )٦٤(»مظلم أسرج فيه فإذا غاب السرج أظلم

لإزالة الضوء وكشفه عن مكان الليل، كما تسلخ الشاة فيزال (السلخ)

عنها جلدها، فالاستعارة مكنية.

أَولَم يروا أَنَّا خلَقْنا لَهم مما عملَت أَيدينا أَنْعاماً فَهم لَها (وفي قوله تعالى: 

كُونال٦٥()م(.

أي: أظهرته )مما عملَت أَيديناأَنَّا خلَقْنا لَهم (قوله تعالى: «يقول: 

قدرتنا، ولم يقدر على إحداثه غيرنا. وذكر الأيدي، وإسناد العمل إليها، 

.)٦٦(»استعارة، تفيد مبالغة في الاختصاص والتفرد بالإيجاد

وهذه استعارة «يقول الشريف الرضي في تحليله لهذه الاستعارة: 

سام اليد في اللغة العربية، إما أن تكون والمراد بذكر الأيدي ههنا قسمان من أق

أو لم يروا أنا خلقنا قال: (Iبمعنى القوة أو بمعنى تحقيق الإضافة، فكأنه 

أن هذه أو يكون المعنى )لهم أنعاماً اخترعناها بقوة تقديرنا ومتقن تدبيرنا

.)٦٧(»الأنعام مما تولينا خلقه من غير أن يشاركنا فيه أحد المخلوقين

.)٦٨(استعارات أخرى نكتفي بالإشارة إليهاوهناك 



 

 


٥٤٨

 
 

 
يرجع الفضل في القول فيه، وإلى فصله عن المجاز اللغوي إلى 

عبد القاهر الجرجاني، الذي عني به، وسماه مجازاً حكيماً، ومجازاً في 

التسمية نفسها الإثبات وإسناداً مجازياً،، ومجازاً عقلياً. ونحن نجد هذه 

.)٦٩(عند المتأخرين

هـ) وهو الذي لخص كتابي ٦٠٦فالإمام فخر الدين الرازي (ت

الإمام الجرجاني (أسرار البلاغة) و(دلائل الإعجاز) يعتبر المجاز الواقع 

في الإثبات من المجاز العقلي. قال: لأنا إذا قلنا:



فلاشك أنا لم ننقل صيغة (أشاب) إلى  غير مفهومها الأصلي بل 

المجاز فيه أن الشيب إنما يحصل بفعل االله تعالى ونحن لم نسنده إليه بل 

أسندناه إلى مر الغداة، وإسناده إلى قدرة االله تعالى ثابت لذاته في الأصل 

.)٧٠(فيكون التصرف في حكم عقلي فيكون مجازاً عقلياً



 

 


٥٤٩

هو الكلام «هـ) المجاز العقلي بقوله: ٦٢٦وقد عرف السكاكي (ت

المفاد به خلاف ما عند المتكلم من الحكم لضرب من التأويل إفادة 

. وقد عرفه )٧١(»: أنبت الربيع البقلللخلاف لا بوساطة وضع كقولك

هو إسناد الفعل أو ما في معناه «هـ) بقوله: ٧٣٩الخطيب القزويني (ت

.)٧٢(»بس له وغير ما هو له بتأولإلى ملا

أنكر وجود المجاز العقلي في «وقد ذكر القزويني أن السكاكي: 

. وزعم ابن الخطيب الرازي أن المجازات المركبة كلها )٧٣(»الكلام

هـ) فيرى أن ٧٤٩-٦٦٩عقلية، أما العلوي الذي عاش بين سنتي (

.)٧٤(جزءاً من المجازات المركبة عقلية وجزءاً لغوية

يقوم المجاز العقلي على الإسناد، وإنما يتحصل الإسناد بقصد 

المتكلم، كما أشار الجرجاني ولذلك فقد يكون الإسناد مجازاً عند شخص 

ولهذا لم يحمل نحو قول الشاعر «حقيقة عند آخر، قال القزويني: 

الحماسي:

   

.٧٥»على المجاز ما لم يعلم أو يظن أن قائله لم يرد ظاهره

وقد قسم الخطيب القزويني المجاز العقلي إلى أقسام أربعة:



 

 


٥٥٠

أن يكون الطرفان مجازين نحو: (أحيا الأرض شباب الزمان) فالإحياء .١

جاء على طريق المجاز. ومعنى ذلك أن لفظة (أحيا) معدولة عن 

بها، هنا، ما لحق بالأرض من إنبات مكانها اللغوي. إذ أن المراد 

وإزهار. وفي الطرف الثاني من الجملة نفسها مجاز آخر وهو إثبات 

الإنبات. وإذن فالمجاز في النص واقع في طرفي الإسناد.

أن يكون الطرفان حقيقتين نحو: (أنبا الربيع البقل) فالإنبات حاصل .٢

ع قائم ولفظته لم ولفظة (أنبت) لم يعدل بها عن أصلها اللغوي، والربي

تزل في وضعها اللغوي كذلك. وإنما استفيد المجاز من وقوع النسبة 

بين الإنبات والربيع.

أن يكون المحكوم فيه حقيقة والمحكوم عليه مجازاً وذلك نحو قولهم: .٣

(أنبت البقل شباب الزمان) فالإنبات حاصل وهو حقيقة ولكن المحكوم 

على سبيل المجاز.عليه، وهو شباب الزمان، إنما جاء 

وهو عكس الثالث وذلك أن يكون المحكوم فيه مجازاً والمحكوم عليه .٤

- المحكوم فيه-«حقيقة. نحو: (أحيا الربيع الأرض) فلفظة (أحيا) 

مجاز؛ لأن المقصود بها ما حصل في الأرض من الإنماء والإزهار، 

.)٧٦(»فحقيقة لم يعدل بها عن الظاهر-الأرض-وأما المحكوم عليه



 

 


٥٥١

إن المجاز العقلي الذي قدمت صورته يمثل استجابة واضحة لمنطق 

العقل وتصوراته فما وافق تصورات العقل فهو حقيقة، وما لم يوافقه إلا 

بتأويل فهو مجاز. فلقد قال الجرجاني، وهو أول من تنبه إلى هذا المجاز: 

وضعتها على أن الحكم المفاد بها على ما هو عليه العقلفكل جملة «

.)٧٧(»وواقع موقعه فهو حقيقة، ولن تكون كذلك حتى تعرى من التأويل

أخرجت الحكم المفاد بها عن موضوعه في العقل «أما الجملة التي: 

، ولذلك فقد اعتبروا قولهم: (أنبت )٧٨(»لضرب من التأويل فهي مجاز

الربيع البقل) و(أورقت الأشجار) و(تحركت الرياح) وما جرى هذا 

لأن إثبات الفعل لغير القادر لا يصح في قضايا «جاز المجرى من الم

.)٧٩(»العقول
 

 
 

يعود سبب ظهوره نتيجة للسرف الجدلي المحض واختلاط مباحث 

المتكلمين والأصوليين مع مباحث البلاغيين، فراح كل يرفع مصطلح 

تحت علم (المجاز) ليؤول الأشياء لتتسق مع منحاه المذهبي ولينافح

.)٨٠((المجاز) ضد أعوانه



 

 


٥٥٢

وقد توسع المعتزلة بصورة خاصة في استعمال المجاز العقلي، فهو 

عمدتهم في تثبيت مذهبهم والدفاع عنه، وهو نكأتهم في التوفيق بين 

آرائهم وأصولهم وبين نصوص القرآن والحديث.

نجد الجاحظ على سبيل المثال يستخدم المصطلح لخدمة النهج 

ويكون المجاز أداة في يده للرد على الخصوم، وتأويل كثير من المعتزلي

الآيات المتشابهات التي تشعر بالجبر، والإرغام، أو تنسب إلى االله تزيين 

.)٨١(السوء، أو غير ذلك مما ينكره المعتزلة

والمجاز العقلي في اصطلاح البلاغيين: هو أن يسند الفعل أو ما في 

.)٨٢(يمعناه إلى غير فاعله الحقيق

وقد ذكر الجرجاني أمثلة كثيرة للمجاز العقلي، بين ما فيها من 

مجاز عن طريق تحليله وتذوقه لها تذوقاً أدبياً وبلاغياً، وأخذ البلاغيون 

من بعده أمثلته وتحليله لها، فكانت عمدتهم في بيان هذا الفن البلاغي، بل 

اء الجرجاني كانت عمدة المفسرين، من أمثال الزمخشري الذي اعتمد آر

فَما (، ومن ذلك قوله في الآية الكريمة )٨٣(وطبقها في تفسيره (الكشاف)

متُهارت تِّجبِحقلت: هو (الإسناد المجازي)، وهو أن يسند الفعل «: )٨٤()ر

إلى شيء يلتبس بالذي هو في الحقيقة له، كما تلبست التجارة 

، وللمجاز العقلي تسميات مختلفة تدور كلها في فلك )٨٥(»بالمشترين



 

 


٥٥٣

واحد، وتؤدي إلى معنى مشترك ومن هذه التسميات: المجاز الحكمي 

.)٨٦(والعقلي والمجاز الإسنادي والمجاز في الإثبات

 
 

لقد وقف ابن عجيبة عند آيات المجاز العقلي كما وقف غيره من 

بل من غير أن يصرح بالتسمية، وإنما يفهم ذلك من خلال تفسيره ق

وشرحه لهذه الآيات.
 

 
 

الفعل، أو ما في معناه إلى سببه. إسناد

يا أَيها الَّذين آمنواْ إِنَّما الْخَمر والْميسر والأَنصاب (ففي قوله تعالى: 

نم سرِج الأَزْلاَموونحتُفْل لَّكُملَع وهبتَنطَانِ فَاجيلِ الشم٨٧()ع(.

، )٨٨(»أي: من تسويله وتزيينه)من عملِ الشيطَانِ(قوله تعالى«يقول: 

فالشيطان هو السبب في غوى الإنسان ومعصيته الله تبارك وتعالى ولهذا 

نسب الفعل إليه.



 

 


٥٥٤

 
 

الفعل، أو ما في معناه إلى زمان حدوث الفعل.وفيها يسند 

.)٨٩()ربكُموجعلْنا آيةَ النهارِ مبصرة لتَبتَغُواْ فَضْلا من(ففي قوله تعالى: 

)ًمبصرة(وهي الشمس )وجعلْنا آيةَ النهارِ(قوله تعالى: «يقول: 

﴾؛ لتطلبوا لتَبتَغُواْ فَضْلا من ربكُم(للناس، أو مبصراً فيها بالضوء الذاتي، 

.)٩٠(»في بياض النهار أسباب معاشكم

سمي النهار مبصراً؛ لأن الناس يبصرون فيه، أسند الإبصار إلى 

النهار وهو إسناد مجازي لأن النهار لا يبصر وإنما يبصر فيه، والمبصر 

على الحقيقة هو الإنسان.

.)٩١()اللَّيلِ والنهارِبلْ مكْر(وفي قوله تعالى: 

: الإضافة على معنى (في) وإضافة )مكْر اللَّيلِ(قوله تعالى «يقول: 

المكر إلى الليل على الاتساع، بإجراء الثاني مجرى المفعول به، وإضافة 

.)٩٢(»المكر إليه، أو جعل الليل والنهار ماكرين بهم مجازاً

إسناد مجازي؛ لأن الليل والنهار أسند المكر إلى الليل والنهار وهو 

لا يمكران على الحقيقة وإنما يكون فيهما.



 

 


٥٥٥

والفاعل الحقيقي للمكر هو الإنسان، والمعنى بل مكركم في الليل 

والنهار.

 
 

وفيها يسند الوصف المبني للفاعل إلى المفعول، أي يستعمل اسم 

الفاعل، والمقصود اسم المفعول.

.)٩٣()وإِذْ قَالَ إِبراهيم رب اجعلْ هـذَا بلَداً آمناً(ه تعالى: ففي قول

يأمن فيه )بلَداً آمناً(المكان )رب اجعلْ هـذَا(قوله تعالى «يقول: 

.)٩٤(»كل من يأوي إليه

إسناد الأمان إلى البلد الكريم إسناد مجازي فيما بني للفاعل وأسند 

حقيقة؛ لأن الآمن على الحقيقة هم أهل الحرم وأهل البلد، إلى المفعول 

واستعمل هذا الأسلوب لغرض الإيجاز والاختصار فهو أبلغ من أن يقال: 

رب اجعل هذا بلداً آمناً وأهله، فالمعنى: حرماً أو بلداً مأموناً.

وصف البلد بالآمن «وفي هذه الآية يقول عز الدين بن عبد السلام: 

.)٩٥(»وهو صفة لأهله

.)٩٦()فَهو في عيشة راضية(وفي قوله تعالى: 



 

 


٥٥٦

أي: ذات رضا يرضى )فَهو في عيشة راضية(قوله تعالى: «يقول: 

بها صاحبها. جعل الفعل لها مجازاً، وهو لصاحبها؛ لكونها صافية من 

.)٩٧(»الشوائب، دائمة، مقرونة بالتعظيم

توصف بأنها مرضي بها، فاللفظ أسند الرضا إلى العيشة، وهي 

مبني للفاعل ويسند إلى المفعول فالإسناد مجازي؛ لأن الراضي حقيقة هو 

الإنسان فالمعنى عيشة مرضية.

 
 

وفيها يسند الوصف المبني للمفعول إلى الفاعل، أي يستعمل المفعول 

والمقصود اسم الفاعل.

قَرأْت الْقُرآن جعلْنا بينك وبين الَّذين لاَ يؤمنون وإِذَا (ففي قوله تعالى: 

.)٩٨()بِالآخرة حجاباً مستُوراً

يمنعهم عن فهمه والتدبر فيه، )حجاباً(قوله تعالى «يقول: 

عن الحس خفياً، معنوياً، وهو الران الذي يسبح على قلوبهم )مستُوراً(

)٩٩()وعده مأْتياً(من الكفر، والانهماك في الغفلة. أو إذا ستر، كقوله: 

الحجاب بطبيعته إنما)١٠٠(»أي: آتياً، فهو ساتر لقلوبهم عن الفهم والتدبر



 

 


٥٥٧

م المفعول حل يكون ساتراً لا مستوراً، وهذا هو المعنى الحقيقي لكن اس

محل اسم الفاعل.

شبهت موانع الانتفاع بما يقول، «يقول عز الدين بن عبد السلام: 

ويدعوهم إليه بالحجاب المانع من الرؤية، والسماع، وهذا من تشبيه 

.)١٠١(»المعاني بالإجرام



 

 


٥٥٨

 

.١٥٧ينظر: البيان في ضوء أساليب القرآن: ) ١(
.٢٠٦-٢٠٥/ ٣ينظر: معجم المصطلحات البلاغية وتطورها: (٢)

.١١٠، وينظر: فنون بلاغية: ١٩٥مفتاح العلوم: ) ٣(
.٢٩٩، ٢٥٨/ ٢ينظر: البرهان: ) ٤(
.٣٥ينظر: الطراز: ) ٥(
وما بعدها.١٠ينظر: الفوائد: ) ٦(
.٣٦/ ٢ينظر: الإتقان: ) ٧(
.١٥-١٤البقرة: ) ٨(
.٦١/ ١البحر المديد: ) ٩(
.٥٤آل عمران: ) ١٠(
.١٤٢النساء: ) ١١(
.١٥البقرة: ) ١٢(
.٣٢٣/ ١البحر المديد: ) ١٣(
.١٤٢النساء: ) ١٤(
.١٣الحديد: ) ١٥(
.١١٨/ ٢المديد: البحر ) ١٦(
.٧٢الحج: ) ١٧(
البحر المديد: ) ١٨(
.٥٤الإشارة إلى الإيجاز: ) ١٩(



 

 


٥٥٩

.٥المدثر: ) ٢٠(
.١٧٣/ ٨البحر المديد: ) ٢١(
.٢يونس: ) ٢٢(
.١٣٨/ ٣البحر المديد: ) ٢٣(
.٣٨٠ينظر: من بلاغة النظم: ) ٢٤(
.١٣غافر: ) ٢٥(
.٢٩٥/ ٦البحر المديد: ) ٢٦(
.٤١غافر: ) ٢٧(
.٣١٠/ ٦المديد: البحر ) ٢٨(
.١٩٥البقرة: ) ٢٩(
. ١٩٥/ ١البحر المديد: )٣٠(
.١٢الأنفال: ) ٣١(
.١١/ ٣البحر المديد: ) ٣٢(
.٢٤٠/ ٧الجامع لأحكام القرآن: ) ٣٣(
.٢٩٨ينظر: أساليب ااز: ) ٣٤(
.٦١التوبة: ) ٣٥(
.٩/ ٣البحر المديد: ) ٣٦(
.٢٩٤/ ٢الفتوحات الإلهية: ) ٣٧(
.٣٦يوسف: ) ٣٨(
.٢٧٨/ ٣البحر المديد: ) ٣٩(
.٤٨الكهف: ) ٤٠(



 

 


٥٦٠

.١٦٨/ ٤البحر المديد: ) ٤١(
.١٠٧آل عمران: (٤٢)

.٣٥٧/ ١البحر المديد: ) ٤٣(
.٤إبراهيم: (٤٤)

.٣٥٥/ ٣البحر المديد: ) ٤٥(
.٥٠مريم: (٤٦)

.٢٢٩/ ٤البحر المديد: ) ٤٧(
.٦١الأنبياء: (٤٨)

.٣٥٦/ ٤البحر المديد: ) ٤٩(
.٢٩٩/ ٣المديد: ينظر: البحر (٥٠)

.ذ٢٣٣/ ٣، ٣١٥/ ١ينظر: البحر المديد: ) ٥١(
.٤٠٠/ ٢ينظر: المصدر نفسه: (٥٢)

.١٦٨/ ٨ينظر: المصدر نفسه: ) ٥٣(
.٤٢٨الوساطة: (٥٤)

.٨٥النكت في إعجاز القرآن: ) ٥٥(
.١١٢النحل: ) ٥٦(
.٦٤/ ٤البحر المديد: ) ٥٧(
.١٤٧تلخيص البيان: ) ٥٨(
.٧٧الكهف: ) ٥٩(
.١٨٤/ ٤المديد: البحر) ٦٠(
.٣٢القصص: ) ٦١(



 

 


٥٦١

.٢٦٤/ ٥البحر المديد: ) ٦٢(
.٣٧يس: ) ٦٣(
.١٤٧/ ٦البحر المديد: ) ٦٤(
.٧١يس: ) ٦٥(
.١٦٠/ ٦البحر المديد: ) ٦٦(
.٢٥٥تلخيص البيان: ) ٦٧(
/ ٤، ١٩٨/ ٤، ٣٩٨/ ٢، ٣٤٥/ ٢، ٣٦٠/ ١، ٣٥٣/ ١ينظر: البحر المديد: ) ٦٨(

٢٥٠/ ٨، ٢٦٤/ ٥، ٢٠٩.
.١٧٩التعريفات: ) ٦٩(
.١٧٧-١٧٦، وينظر: بديع القرآن: ٥٠-٤٩اية الإيجاز: )٧٠(
.١٨٥مفتاح العلوم: ) ٧١(
.٢٢/ ١الإيضاح: ) ٧٢(
.٣٠/ ١المصدر نفسه: ) ٧٣(
.٣٨الطراز: ) ٧٤(
.٢٣/ ١الإيضاح: ) ٧٥(
.٨٩، وينظر: التبيان للطيبي: ٢٧-٢٦/ ١المصدر نفسه: ) ٧٦(
.٣٣١أسرار البلاغة: ) ٧٧(
.٣٣٢المصدر نفسه: ) ٧٨(
.٣٣٥- ٣٣٤أسرار البلاغة: ) ٧٩(
.٧٣ينظر: فلسفة البلاغة: ) ٨٠(
.٣٥٤-٣٥٣ينظر: التراث النقدي والبلاغي: ) ٨١(



 

 


٥٦٢

.١٨٥ينظر: مفتاح العلوم: ) ٨٢(
، وينظر: فن البلاغة: ١٠٢ينظر: فنون بلاغية: ) ٨٣(
.١٦البقرة: ) ٨٤(
.٥٣/ ١الكشاف: ) ٨٥(
.٣٦/ ٢، والإتقان: ٣٣٢البلاغة: ينظر: أسرار ) ٨٦(
.٩٠المائدة: ) ٨٧(
.٢١١/ ٢البحر المديد: ) ٨٨(
.١٢الإسراء: ) ٨٩(
.٨١/ ٤البحر المديد: ) ٩٠(
.٣٣سبأ: ) ٩١(
.٨٤/ ٦البحر المديد: ) ٩٢(
.١٢٦البقرة: ) ٩٣(
.١٣٩/ ١البحر المديد: ) ٩٤(
.١١١الإشارة إلى الإيجاز: ) ٩٥(
.٢١الحاقة: ) ٩٦(

.١٢٧/ ٨المديد: البحر (٩٧)
.٤٥الإسراء: ) ٩٨(

.٦١مريم: (٩٩)
.٩٨/ ٤البحر المديد: ) ١٠٠(

.١٢٦الإشارة إلى الإيجاز: (١٠١)

 



 

 


٥٦٣

 

هـ)، مطبعة ٩١١الإتقان في علوم القرآن، جلال الدين السيوطي (ت.١

م.١٩٨٣هـ/ ١٣٧٠، ٣مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ط

هـ)، تحقيق: ٤٧١أسرار البلاغة، الشيخ عبد القاهر الجرجاني (ت.٢

م.١٩٧٨هـ/ ١٣٩٨السيد محمد رشيد رضا، دار المعرفة، بيروت، 

الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، الشيخ عز الدين عبد .٣

هـ)، تحقيق: محمد بن الحسن بن ٦٦٠العزيز بن عبد السلام (ت

م.١٩٩٥هـ/ ١٤١٦، ١بيروت، طإسماعيل، دار الكتب العلمية،

الإيضاح في علوم البلاغة، محمد بن عبد الرحمن القزويني، تحقيق: .٤

لجنة من أساتذة كلية اللغة العربية بالأزهر، مطبعة السنة المحمدية.

هـ)، تحقيق: ٦٥٤بديع القرآن، ابن أبي الإصبع المصري (ت.٥

.١د.حفني محمد شرف، مكتبة نهضة مصر، ط

م القرآن، بدر الدين محمد بن عبد االله الزركشي البرهان في علو.٦

هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر، بيروت، ٧٩٤(ت

م.١٩٨٠هـ/ ١٤٠٠، ٣ط

البيان في ضوء أساليب القرآن، د.عبد الفتاح لاشين، دار الفكر .٧

م.٢٠٠٠هـ/ ١٤٢٠، ٢العربي، ط



 

 


٥٦٤

السادس الهجري، التراث النقدي والبلاغي للمعتزلة حتى نهاية القرن.٨

م.١٩٨٥هـ/ ١٤٠٥د.وليد قصاب، دار الثقافة، الدوحة، 

التعريفات، علي بن محمد الجرجاني، مصطفى البابي الحلبي وأولاده..٩

المديد في تفسير القرآن المجيد، أبو العباس أحمد بن تفسير البحر.١٠

هـ)، تحقيق: عمر أحمد الراوي، دار ١٢٢٤محمد بن عجيبة (ت

م.٢٠٠٢هـ/ ١٤٢٣، ١، بيروت، طالكتب العلمية

تفسير الجامع لأحكام القرآن، محمد بن أحمد أبي بكر القرطبي، دار .١١

م.١٩٨٨هـ/ ١٤٠٨، ١الكتب العلمية، بيروت، ط

تفسير الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، .١٢

هـ)، دار ٥٣٨أبو القاسم جار االله محمود عمر الزمخشري (ت

يروت.المعرفة، ب

هـ)، ٤٠٤تلخيص البيان في مجازات القرآن، الشريف الرضي (.١٣

تحقيق: د.علي محمود مقلد، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، 

م.١٩٨٦

الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، يحيى بن .١٤

، ١هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٧٤٩حمزة العلوي اليمني (ت

م.١٩٩٥هـ/ ١٤١٥



 

 


٥٦٥

الفتوحات الإلهية، للعلامة الجمل، طبعة البابي الحلبي، مصر..١٥

فن البلاغة، عبد القادر حسين، مطبعة نهضة مصر، الفجالة..١٦

فنون بلاغية، د.أحمد مطلوب، نشر دار البحوث العلمية في الكويت، .١٧

م.١٩٧٥هـ/ ١٣٩٥، ١ط

ن الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان، أبو عبد االله محمد ب.١٨

هـ)، دار الكتب ٧٥١أبي بكر المعروف بابن قيم الجوزية (ت

العلمية، بيروت.

معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، أحمد مطلوب، مطبعة المجمع .١٩

العلمي العراقي.

مفتاح العلوم، أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر محمد بن علي السكاكي .٢٠

، ١هـ)، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط٦٢٦(ت

م.١٩٣٧هـ/ ١٣٥٦

من بلاغة النظم القرآني، د.بسيوني عبد الفتاح فيود، مطبعة الحسين .٢١

م.١٩٩٢هـ/ ١٤١٣، ١الإسلامية، مصر، ط

هـ)، ٣٨٤النكت في إعجاز القرآن، علي بن عيسى الرماني (ت.٢٢

ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، تحقيق: محمد خلف االله، 

.٣بمصر، طود.محمد زغلول سلام، دار المعارف 



 

 


٥٦٦

هـ)، ٦٠٦نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، فخر الدين الرازي (ت.٢٣

نشر مطبعة الآداب والمؤيد.

الوساطة بين المتنبي وخصومه، القاضي علي بن عبد العزيز .٢٤

هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، وعلي ٣٦٦الجرجاني (ت

.٣محمد البجاوي، القاهرة، ط


