# فعالك الماكة

#### مقدمة

تعد مسألة الصفات من بواكير المباحث الكلامية التي حظيت باهتمام كبير لدى المتكلمين، إذ شغلت حيزا كبيرا من مصنفاتهم الكلامية. حتى أن بعض الباحثين يرون أن سبب تسمية علم الكلام بهذا الاسم يرجع إلى أن أهم مشكلات هذا العلم هي مسألة الكلام الإلهي الذي هو صفة من صفاته تعالى، مما يعكس أهمية هذه المسألة في علم الكلام. وكان الجعد بن درهم (ت١١٨ه) من أوائل من أثار قضية الصفات الإلهية في الفكر الإسلامي وصرح بخلق القرآن. ثم ظهر بعده جهم بن صفوان (ت١٢٨ه) فأخذ هذه الفكرة وطورها رافضا إطلاق كثير من الصفات على الله تعالى.

وقد اهتمت المدارس الكلامية بمسألة الصفات فيما بعد من حيث تقسيمها وتفسيرها وعلاقتها بالذات الإلهية. فالمعتزلة نفوا الصفات الزائدة على الذات من علم وقدرة وحياة وسمع وبصر، لأن إثباتها يؤدي إلى تعدد القدماء، وذهبوا إلى أن الله تعالى يستحق هذه الصفات لذاته دون معنى زائد عليها، فالله عالم بذاته وقادر بذاته وليس بعلم أو بقدرة، وذلك لا يعني أن المعتزلة أنكروا الصفات الإلهية بل فسروها وفق منهجهم العقلى العام.

والأشاعرة أثبتوا لله سبع صفات هي الإرادة والقدرة والعلم والسمع والبصر والكلام والحياة، وهذه الصفات عبارة عن معان وجودية حقيقية زائدة على الذات ومغايرة لها من حيث المفهوم، ومع ذلك فهي قائمة بالذات لا تنفك عنها، وهذا ما يعبر عنه المتكلمون بالصيغة المعروفة (ليست الصفات عين الذات ولا غيرها). أما الماتريدية فقد أضافوا إلى ما أثبته الأشاعرة صفة أخرى هي التكوين، لتصبح الصفات الثبوتية عندهم ثمان صفات.



۱۲رجب ۱۳۹۱هه ۳۱ آذار

وتعد صفة التكوين من جملة المسائل الخلافية بين مدرستي الأشاعرة والماترية، فبينما يذهب الماتريدية إلى أنها صفة قديمة قائمة بذات الله تعالى، وأنها مستقلة عن القدرة، يرى الأشاعرة أنها من صفات الفعل، وهي حادثة، وذلك لأن هذه الصفة تتعلق بالأشياء الحادثة، فلو كانت قديمة لكانت متعلقاتها قديمة أيضا، مما يفضي إلى القول بقدم العالم.

ويظهر من تقريرات النسفي في تبصرة الأدلة، وغيره من منظري المذهب الماتريدي شدة الخلاف الذي جرى بين المدرستين في القرن الخامس والسادس الهجريين، ثم هدأت الأمور بعد ذلك العصر شيئا فشيئا، إلى أن صرح ابن الهمام من متأخري الماتريدية بارجاع صفة التكوين إلى القدرة، وأن الخلاف حولها كان لفظيا غير حقيقي.

وقد استمرت تلك المحاولات التي كانت تهدف إلى نبذ الخلاف بين المدرستين؛ فقام الشيخ إبراهيم الكردي الكوراني أحد متكلمي الأشاعرة المتأخرين بوضع رسالة خاصة حول هذه المسألة سماها (القول المبين في تحرير مسئلة التكوين) وضح فيها بعض الأفكار الرئيسة التي كانت سببا وراء اختلاف القائلين بالتكوين والنافين له، فذكر أن من نفى قدم التكوين إنما أراد نفيه بالفعل لا بالقوة، وأن من أثبت قدمه أراد الصفة الحقيقية التي هي مبدأ للخلق والإيجاد لا متعلقاته فهي حادثة بالاتفاق.

فالكوراني أراد بتأليف هذه الرسالة أن يخفف من حدة الخلاف الذي جرى بين الأشاعرة والماتريدية، وذلك من خلال تحديد المقصود من هذه الصفة، وأن القول بحدوثها أو قدمها لا يوجب التكفير أو التفسيق. ومن هنا تأتي أهمية تحقيق هذه الرسالة ذات القيمة العلمية، وتقديمها لدارسي علم الكلام والباحثين المتخصصين.

وقسمت هذا البحث على قسمين:

القسم الأول: قسم الدراسة، ويتضمن التعريف بالشيخ إبراهيم الكوراني من الناحية الشخصية والعلمية. وفيه مبحثان:

المبحث الأول: حياة الشيخ إبراهيم الكوراني الشخصية.

مجلة كلية العلوم الاسلامية



۱۲رجب ۱۳۹۱هـ ۳۱ آذار ۱۸۰۱۸م

<r7.>

### القول المبين في تحرير مسئلة التكوين للشيخ إبراهيم الكوراني (دراسة وتحقيق)

المبحث الثاني: حياة الشيخ إبراهيم الكوراني العلمية.

القسم الثاني: قسم التحقيق، ويشتمل على التعريف بالرسالة وذكر النص المحقق. وفيه مبحثان:

المبحث الأول: اسم الرسالة، وتوثيق نسبتها إلى المؤلف، ووصف النسخ الخطية، ومنهجنا في التحقيق.

المبحث الثاني: النص المحقق.



۲ ۱ رجب ۱۳۹ هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸م

**(771)** 



القسم الأول: قسم الدراسة، ويتضمن التعريف بالشيخ إبراهيم الكوراني من الناحية الشخصية والعلمية. وفيه مبحثان:

المبحث الأول: حياة الشيخ إبراهيم الكوراني الشخصية.

أولا: اسمه ونسبه

هو إبراهيم بن حسن بن شهاب الدين الكردي الكوراني الشهرزوري الشهراني المدني، وذلك حسب ما دونه هو (١) وتلاميذه على معظم مصنفاته (٢)، فقد كان يسجل اسمه ونسبه بدقة عند كل تأليف سواء كان كتابا أو رسالة.

وقد اتفق معظم المؤرخين الذين ترجموا له على ذلك مع خلاف يسير بينهم؛ فمنهم من أسقط اسم الجد $(\mathfrak{p})$ , ومنهم من قدم  $(\mathfrak{m})$  الشهرزوري $(\mathfrak{o})$ , وهناك من يؤخر الكوراني بعد الشهراني، أو بعد الشهرزوري $(\mathfrak{o})$ , وهناك من يقدم الشهرزوري $(\mathfrak{o})$ , لكن الترتيب الصحيح لاسمه ونسبه ما ذكرته أولا.

ثانيا: لقبه وكنيته

يلقب بالكوراني نسبة إلى قبيلته الكردية، وهو من أشهر ألقابه، أما عند تلاميذه ومعاصريه فيلقب ببرهان الدين(٧)، وهو يدل على مكانته العلمية. ويكنى أبو إسحاق، وأبو العرفان، ولعل في ذلك إشارة إلى منزلته في التصوف والمعرفة الكشفية، وأبا محمد نسبة إلى ولده محمد أبو طاهر، وكناه بعض آخر بأبي الوقت(٨)، إشارة إلى بروزه وتفوقه العلمي في عصره.

ثالثا: تاريخ مولده:

ولد الكوراني في شهر شوال سنة ٢٠٠ه في شهران من أعمال شهرزور، وذلك حسب ما ذكره بنفسه في نهاية كتابه (الأمم لإيقاظ الهمم) الذي ترجم فيه لحياة شيوخه الذين تلقى على أيديهم العلم فقال: ((وقد رأيت بخط ملا عباس القاضي أخي الأستاذ ملا عبد الكريم بن ملا أبي بكر المصنف على ظهر الأنوار في فقه الشافعية، وكان تلميذ عمي ملا حسين بن شهاب الدين، والأنوار لعمي ولد إبراهيم بن حسن في شهر شوال ٢٠٠ه(٩)).



۲ ارجب ۳۳ اهـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸م

{ ٣٦٢ }

المبحث الثاني: حياة الشيخ إبراهيم الكوراني العلمية:

ولد الكوراني في شهرزور تلك المنطقة التي كانت ذات نشاط ديني وثقافي بارز، وأنجبت العديد من العلماء الكبار، تضاف إلى ذلك عائلته العلمية التي نشأ فيها، فبعد أن ختم القرآن الكريم؛ أخذ في دراسة العلوم العربية على يد شيوخ بلده(١٠)، ثم اشتغل بدراسة العلوم العقلية من المنطق والكلام والفلسفة والهندسة والهيئة والحساب(١١).

وإلى جانب ذلك فقد درس الفقه الشافعي وأصوله والتفسير، وكذلك قرأ المعاني والبيان (١٢)، لكنه لم يذكر من شيوخه الذين درس عليهم في كوردستان إلا الملا محمد شريف الصديقي الكوراني، والأستاذ عبد الكريم بن ملا أبي بكر المصنف.

ولما استكمل الكوراني العلوم المتداولة في بلده؛ نزل إلى بغداد وذلك سنة ٥٠ اهـ، قاصدا أداء فريضة الحج حيث كان الطريق هناك(١٣). غير أنه بقي فيها مدة عام ونصف قضاها بين درس وتدريس.

ثم رحل إلى الشام ونزل بجوار المدرسة البدرائية بدمشق سنة ١٠٥٧ه(١٤)، وسمع الحديث هناك من الحافظ نجم الدين بن محمد الغزي(١٥)، والشيخ عبد الباقى الحنبلى.

وفي حوالي سنة ١٠٦١هـ، انتقل الكوراني إلى مصر، والتقى ببعض علمائها منهم: الشيخ أبو العزائم سلطان بن أحمد المزاحي، فقرأ عليه في الجامع الأزهر بعض الكتب في الفقه الشافعي، ثم أجازه بالإفتاء والتدريس على مذهب الإمام الشافعي(١٦).

ومنهم اللغوي الأديب شهاب الدين الخفاجي، وقد التقى به للاطلاع على كتاب سيبويه، حيث كان يمتلك نسخة منه(١٧).

استقراره بالمدينة المنورة

لم تطل إقامة الكوراني بمصر، ففي حوالي سنة ١٠٦٢هـ، توجه إلى الحجاز عن طريق البحر، وأدى فريضة الحج، ثم رحل إلى المدينة المنورة والتقى بالشيخ صفي الدين أحمد بن محمد القشاشى، ولازمه إلى آخر آيامه(١٨).

مجلة كلية العلوم الاسلامية



۲۱رجب ۱۳۹۱هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸م

(TTT)

ويعد القشاشي من أبرز شيوخ الكوراني وأبعدهم تأثيرا فيه من الناحية العلمية والتجربة الروحية، إذ سلك على يديه الطريقة، وقرأ عليه معظم كتب الحديث والتصوف، وتلك الجوانب التي عرف بها القشاشي انعكست فيما بعد في شخصية الكوراني وغلبت عليه.

ولم يزل يترقى عنده إلى أن أذن له في الإفتاء والتدريس وزوجه ابنته، ولما قربت وفاة الشيخ؛ استخلف الملا إبرهيم وقدمه على جميع أصحابه(١٩). ولعل ذلك التقدير من الشيخ جعل الكوراني أن لا يفكر في العودة إلى وطنه ويقضي في المدينة بقية حياته.

### مؤلفاته:

لم يقصر الكوراني نشاطه العلمي على التدريس الذي اشتغل به طيلة حياته، بل أضاف إليه التأليف أيضا، فألف مؤلفات نافعة في جميع الفنون من الحديث والتفسير والكلام والفلسفة والتصوف والفقه واللغة، واختلف المؤرخون لحياته حول عدد مؤلفاته، فذهب الشوكاني إلى أنها تزيد على الثمانين(٢٠)، وتابعه الزركلي على ذلك(٢١)، في حين يرى المرادي أنه صنف أكثر من مائة مؤلف(٢٢)، وقد جمع الشيخ عبد القادر بن أبي بكر أحد تلاميذ الكوراني أغلب مؤلفاته في ثبت خاص به(٢٣). وأنجز الشيخ الكوراني جميع هذه المصنفات في المدينة المنورة إلا (تكميل التعريف لكتاب التصريف) و (الفواضل الزهانية في تكميل العوامل الجرجانية) و (إنباه الأنباه على تحقيق إعراب لا إله إلا الله)، فقد ألف الأول عندما كان في كردستان، أما الثاني والثالث فشرع في تأليفهما في بلده أيضا، لكنه أتمهما عند استقراره في المدينة.

### وفاته:

استمر الكوراني في التأليف والتدريس إلى أن أسلم روحه الطاهرة لباريها في الثامن عشر ربيع الثاني عام إحدى ومائة وألف (١٠١)ه، بمنزله في ظاهر المدينة المنورة ودفن بالبقيع(٢٤).



القسم الثاني: قسم التحقيق، ويشتمل على التعريف بالرسالة وذكر النص المحقق. المبحث الأول: اسم الرسالة، وتوثيق نسبتها إلى المؤلف، ووصف النسخ الخطية، ومنهجنا في التحقيق.

أولا: اسم الرسالة وتوثيق نسبتها إلى المؤلف:

أ. بالنسبة لاسم الرسالة فهي (القول المبين في تحرير مسئلة التكوين)، وأما نسبتها إلى المؤلف؛ فقد وردت ضمن قائمة مؤلفات الكوراني لدى اثنين من تلاميذه وهما محمد بن إسماعيل الكردي وعبد القادر بن أبي بكر، غير أن الكردي أسقط كلمة (تحرير) في العنوان، بينما احتفظ بها عبدالقادر؛ وكذلك ابن المؤلف الشيخ محمد أبو طاهر كما سيأتي. ولذلك آثرت إبقاء هذه الكلمة في العنوان.

ب. النسخة التي اعتمدنا عليها للتحقيق وجعلناها أصلا كتبها ابن المؤلف الشيخ أبو طاهر، وقد سجل اسم الرسالة ومؤلفها على صفحة الغلاف هكذا: (القول المبين في تحرير مسئلة التكوين) لسيدي الوالد المرحوم الشيخ إبراهيم نفعني الله به في الدنيا والآخرة.

ثانيا: وصف النسخ الخطية التي اعتمدنا عليها في التحقيق:

اعتمدنا لتحقيق هذه الرسالة على نسختين خطيتين هما: نسخة (الجامعة الإسلامية) بالمدينة المنورة، واعتبرناها أصلا؛ لقرب عهدها من حياة المؤلف، ومقابلتها على خطه، وخلوها من الأخطاء إلا نادرا، وقد رمزنا لها بالحرف (ج). ونسخة مكتبة (تشتربيتي) بدبلن، والتي رمزنا لها بالحرف (ت)، وفيما يلي وصف لهاتين النسختين:

أ. أما نسخة الجامعة الإسلامية فهي تقع ضمن مجموعة تحت رقم (٣٩٥) من ورقة ٢٦٦\_١٦٦، وتقع في (٧) ورقات، حيث تضم الأولى في جانبها الأيمن نهاية رسالة أخرى للكوراني نفسه، وعنوان المخطوط في جانبها الأيسر (القول المبين...)، وقد كتب العنوان بخط مغاير لنص المخطوط. وعدد الأسطر في كل صفحة (٢٥) سطرا، عدا الأخيرة في وجهها الأيمن فإنها احتوت (١٦) سطرا، وقد كتبها الشيخ محمد أبو طاهر ابن الشيخ الكوراني بخط واضح، وربط الصفحات

مجلة كلية العلوم الاسلامية



۲ ارجب ۳۹ اهـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸

{T70}

بطريقة التعقيبة، وقابلها على خط المؤلف كما ورد ذلك في الورقة الأخيرة (بلغ مقابلة على خط المؤلف بحسب الطاقة على يد ابنه الفقير أبي طاهر، عمهما الله بعفوه وغفرانه آمين). لكنه لم يسجل تاريخ النسخ، إلا أن ذلك كان بعد وفاة المؤلف.

ب. وأما نسخة تشتريبتي فهي ضمن مجموعة أيضا تحت رقم (١٤٤٤) من ورقة ٢٠٠ـ ٢٠٠، وتقع في (٧) ورقات، عدد الأسطر في كل صفة (٢١) سطرا، وقد كتبت هذه النسخة بخط واضح إلى حد ما، لكنه لم تخل من السقط الكثير الذي أثر في تقويم النص لولا وجود النسخة الأولى، ولا تضم هذه النسخة عنوان المخطوط ومؤلفه، ولا أية بيانات عن الناسخ وتاريخ النسخ، وجعلناها نسخة ثانوية ورمزنا لها بالحرف (ت).

ثالثا: منهج التحقيق:

بعد الحصول على النسختين بدأت بقراءتهما قراءة متأنية، ثم شرعت في نسخ الرسالة معتمدا على نسخة الجامعة الإسلامية، ولكني لم ألتزمها بصفة مطلقة؛ بل أثبت في المتن ما أراه صحيحا من النسختين مع الإشارة إلى ما يخالف ذلك في الهامش. وقد راعيت في هذه المرحلة ما يلى:

أ. استكملت المتن من النسختين حيث لم يخل كل منهما من سقط على تفاوت بينهما في ذلك، ولم أضف إليه شيئا إلا إذا اقتضت ضرورة تقويم النص ذلك، ووضعت الزيادة وكذلك السقط بين قوسين معقوفتين.

ب. حددت بداية كل لوحة من لوحات النسختين في الصلب، مع الرمز لصفحات الأصل بالحرف (ج) ولصفحات النسخة الثانية بالحرف (ت).

ت. راعيت قواعد الكتابة والإملاء الحديثة من تقسيم الفقرات وعلامات الترقيم، وغير ذلك حتى يتمكن القارئ من قراءة النص وفهمه.

ث. علقت على بعض القضايا الكلامية التي تحتاج إلى تعليق، ووثقت الآراء والأقوال التي ذكرها المؤلف من مظانها الأصلية.



۲ ارجب ۳۳ اهـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸م

### القول المبين في تحرير مسئلة التكوين للشيخ إبراهيم الكوراني (دراسة وتحقيق)

ج. ترجمت للأعلام الواردة ذكرهم في الرسالة، وكذلك عرفت بالفرق الكلامية تعريفا موجزا مع الإحالة إلى المراجع الأصلية.



۳۱ آذار

۲۰۱۸

مجلة كلية العلوم الاسلامية



# المبحث الثاني: النص المحقق بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين

وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم تسليما، عدد خلق الله بدوام الله.

الحمد لله الذي كان في الأزل ولم يكن فيه شيء غيره من الممكنات، فأفاض نور الوجود على ما أراد تكوينه من قوابل الكائنات، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، الذي أول ما خلق الله نوره سيد البريات، وعلى آله وأصحابه نجوم الاهتداء (٢٦) في مدلهمات (٢٦) الحوادث المعضلات.

أما بعد: فهذا ما يتعلق بمسألة التكوين ( $^{(YY)}$  [المذكورة]  $^{(NY)}$  في كلام الحافظ ابن حجر العسقلاني  $^{(YQ)}$  في فتح الباري بشرح البخاري \_ عند الكلام على ما ذكره الإمام البخاري  $^{(YQ)}$  في "باب ما جاء في تخليق السموات والأرض [وغيرها]  $^{(YQ)}$  من الخلائق". وهو قوله: "[و]  $^{(YQ)}$ هو فعل الرب تعالى وأمره، فالرب بصفاته وفعله وأمره و [كلامه]  $^{(YQ)}$  هو الخالق المكون غير مخلوق، وما كان بفعله وأمره وتخليقه و تكوينه فهو مفعول مخلوق مكون" انتهى  $^{(YQ)}$ ، \_ وهي قوله: "ومسألة التكوين مشهورة بين المتكلمين، وأصلها أنهم اختلفوا هل صفة الفعل قديمة أو حادثة  $^{(YQ)}$ ?

فقال جمع من السلف منهم أبو حنيفة  $(^{"7})$ : هي قديمة  $(^{"7})$ . وقال آخرون منهم ابن كلاب $(^{"7})$  والأشعري $(^{"7})$ : هي حادثة، [كيلا] $(^{"1})$  يلزم أن يكون المخلوق قديما $(^{"1})$ .

وأجاب الأول [بأنه يوجد في الأزل صفة الخلق ولا مخلوق  $(^{7})^{1}$ , فأجاب الأشعري بأنه لا يكون خلق ولا مخلوق، كما لا يكون ضارب ولا مضروب  $(^{7})^{1}$  وفألزموه بحدوث صفات، فيلزم  $(^{6})^{1}$  حلول الحوادث بالله، فأجاب بأن هذه الصفات لا تحدث في الذات  $(^{7})^{1}$  شيئا جديدا، فتعقبوه بأنه يلزم أن لا يسمى في الأزل خالقا ولا رازقا، وكلام الله [تعالى]  $(^{7})^{1}$  قديم، وقد ثبت فيه أنه الخالق الرازق.

فانفصل بعض الأشعرية بأن إطلاق ذلك إنما هو بطريق المجاز (٤٨)، وليس المراد

## مجلة كلية العلوم الاسلامية



۱۲رجب ۱۳۹۱هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸

بعدم التسمية عدمها بطريق الحقيقة، ولم [يرتض] (٤٩) هذا بعضهم؛ بل قال وهو المنقول عن الأشعري نفسه: "أن الأسامي جارية مجرى الأعلام، والعلم ليس بحقيقة ولا مجاز في اللغة، وأما في الشرع فلفظ الخالق الرازق صادق عليه بالحقيقة الشرعية، والبحث إنما هو فيها لا في الحقيقة اللغوية. فألزموه بتجويز إطلاق اسم الفاعل على من لم يقم به الفعل. فأجاب بأن الإطلاق هنا شرعي لا لغوي، انتهى".

وتصرف البخاري في هذا الموضع يقتضي موافقة القول الأول، والصائر إليه  $[^{(1)}]^{(1)}$  من الوقوع في مسألة حوادث لا  $[^{(1)}]^{(1)}$  لها، وبالله التوفيق". انتهى كلام الحافظ ابن حجر رحمه الله $[^{(1)}]^{(1)}$ .

وأراد بالقول الأول: القول بقدم صفة الفعل، وهو قول أبي حنيفة وجمع من السلف على ما نقله عنهم، وأراد بتصرف البخاري ما ذكره بعد الترجمة إلى [أول $^{(0)}$ ] الإسناد، وقد مر نقله $^{(10)}$ . وإنما اقتضى تصرفه موافقة القول الأول] $^{(0)}$ ! لأنه فسر التخليق بفعله تعالى [وأمره حيث قال: وهو فعل الرب وأمره، ثم حكم بأن الرب بفعله] $^{(7)}$  وأمره غير مخلوق حيث قال: فالرب بصفاته وفعله وأمره وكلامه هو الخالق المكون غير مخلوق، وكل ما هو غير مخلوق فهو قديم، [فالفعل قديم] $^{(4)}$ . وإنما الحادث ما كان بالفعل وصدر منه كما قال، وما كان بفعله وأمره وتخليقه وتكوينه فهو مفعول مخلوق مكون. وأما قوله: والصائر إلى القول الأول سلم من الوقوع في مسألة حوادث لا أول لها فهو ميل إلى ترجيح القول الأول.

وكأن المسألة المشار إليها هي ما أوردوه على القائل بحدوث التكوين من أنه مستلزم للتسلسل، أو $^{(\wedge)}$  استغناء الحادث عن المحدث، وذلك لأنه لو كان حادثا؛ فإما بتكوين آخر فيلزم التسلسل $^{(\rho)}$  وهو محال، ويلزم منه استحالة تكوين العالم مع أنه مشاهد، وأما بدونه فيستغنى الحادث عن المحدث والإحداث، وفيه تعطيل الصانع $^{(\cdot, \cdot)}$ . انتهى. فإنه على  $[ \div , \cdot ]$  تقدير التسلسل يلزم حوادث لا أول لها إذ لا نهاية لها، وكل ما لا نهاية له لا أول له، وعلى تقدير [ 177 / - ] استغناء الحادث عن المحدث والإحداث أيضا يلزم حوادث لا أول لها، بمعنى لا مستند لها تستند إليه، فإن الصانع هو الذي ينتهي إليه سلسلة الممكنات، فهو المبدأ الأول



۱۲رجب ۳۳۱هـ ۳۱ آذار

لها؛ فما لا صانع له لا أول له يستند إليه.

هذا، وينبغي أن يعلم أن الشيخ الأشعري \_ القائل بحدوث صفات الأفعال على تفاصيلها من التخليق والترزيق والإحياء والإماتة وغيرها، الجامع لجميعها اسم التكوين \_ قائل بأن التكوين نسبة مخصوصة بين القدرة والأثر كائنا ما كان  $^{(17)}$ . فهو من الإضافات والاعتبارات العقلية لا من الصفات الحقيقية الموجودة في الخارج الزائدة على الذات. وأما القائلون بقدمه فمنهم من يقول: إن صفات الأفعال كلها تندرج تحت التكوين، فهي راجعة إلى صفة [واحدة]  $^{(17)}$  قديمة هي المعبر عنها بالتكوين  $^{(17)}$ , وهي صفة حقيقية موجودة في الخارج زائدة على الذات، و [أنه]  $^{(17)}$  تكوينه للعالم ولكل جزء من أجزائه، لكن [K]  $^{(07)}$  في الأزل بل لوقت وجوده على حسب علمه تعالى وإرادته، فالتكوين باق أزلا وأبدا، والمكون حادث بحدوث التعلق  $^{(17)}$ . ومنهم من يقول: إن كلا منها صفة حقيقية أزلية  $^{(17)}$ ، ومحققوهم على الأول، فإن  $^{(17)}$  الثاني تكثيرا للقدماء جدا من غير حاجة.

وإذا [عرفت] (٢٠) هذا، ظهر أن النفي والإثبات في هذا [المبحث] (٢٠) لم يتواردا على شيء واحد؛ فإن من نفى قدمه إنما أراد نفي التكوين بالفعل لا التكوين بالقوة، لأنه قائل بأن القدرة صفة [حقيقية] (٢٠) أزلية، وهي بانضمام الإرادة كافية للتخليق، فالله تعالى قادر في الأزل على خلق ما يشاء فيما لا يزال وهو معنى التكوين بالقوة، ولهذا قال: إنه حادث، لئلا يلزم أن يكون المخلوق قديما، فإنه إذا كان التكوين بالمعنى الذ نفي قدمه، أي: التكوين بالفعل قديما فلا يتخلف عنه المكون المخلوق فيكون المخلوق قديما، لكن المخلوق [حادث] (٢٠) بالاتفاق، فيكون التخليق والتكوين بالفعل حادثا أيضا.

فمن قال: يوجد في الأزل صفة الخلق ولا مخلوق؛ [لا] (۲۳) يريد به الخلق والتكوين بالفعل لأنه قائل بحدوث العالم؛ بل يريد [به] (۲۶) الصفة الحقيقية التي هي مبدأ للخلق والتكوين بالفعل فيما لا يزال وهو التكوين بالقوة، لكن التكوين بالقوة عند التحقيق- راجع إلى معنى القدرة على الخلق متى يشاء- ليس بأمر زائد على ذلك، فإن القدرة بانضمام الإرادة كافية في الخلق والتكوين بالفعل وهما أزليتان،

مجلة كلية العلوم الاسلامية

<del>-</del>\$%%&-



۱۲رجب ۱۴۳۹هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸ فإثبات التكوين بالقوة أزلا، هو في الحقيقة إثبات القدرة على الخلق متى شاء. فدعوى أن التكوين صفة زائدة غير القدرة والإرادة لا حاجة إليها، وسيظهر أن ما استدلوا به على إثباته لا يتم، وإثبات الزائد من [غير دليل] (٢٥٠) لا يصار إليه.

[هذا]  $^{(VY)}$ ؛ ولكون المراد بالتكوين الذي نفى قدمه هو التكوين بالفعل، قال الأشعري: لا يكون خلق ولا مخلوق، كما لا يكون ضرب ولا مضروب، وهو ظاهر. [و]  $^{(VY)}$ لكون القائلين بالقدم منهم من يقول: بكون صفات الأفعال على كثرتها صفات حقيقية أزلية موجودة، ألزموا الأشعري في ظنهم بحدوث صفات، فيلزم حلول الحوادث بالله، وحيث إن الأشعري لا يقول بزيادتها وكونها صفات حقيقية لا على أن تكون صفات متعددة، ولا على أن تكون راجعة إلى صفة واحدة حقيقية قديمة هي التكوين، بل إنما يقول: بكونها راجعة إلى أمر اعتباري هو النسبة المخصوصة بين القدرة والأثر\_ لا يلزمه ذلك [0.7/7].

ولهذا قال: إن هذه الصفات لا تحدث في الذات شيئا جديدا، لأنها ليست بأمور موجودة في الخارج، والحادث الذي يمتنع حلوله بذاته تعالى هو الأمر الموجود بعد العدم، وأما ما لا وجود له وتجدد فلا مانع من اتصافه تعالى به، كيف وقد قال المحقق العضد $^{(N)}$  في المواقف: إن الإضافات يجوز تجددها اتفاقا من العقلاء، حتى يقال: إنه تعالى موجود مع العالم بعد أن لم يكن معه انتهى $^{(N)}$ .

فحاصل قول الشيخ الأشعري: أن هذه الصفات لما كانت أمورا اعتبارية من قبيل الإضافات لا مانع من اتصاف الحق بها بعد أن لم يكن متصفا بها، [١٦٨/ج] لأنها لا تحدث في الذات شيئا جديدا، أي: لا يلزم من اتصاف الحق بها، اتصافه بحادث موجود في الخارج، حتى يلزم حلول الحوادث بالله، وإنما يلزم اتصافه بأمر اعتباري جديد، وتجدد الاعتبارات والإضافات مما اتفق العقلاء على جوازه كما مر

وأما ما تعقبوه به من أنه يلزم أن  $[V]^{(\Lambda)}$  يسمى في الأزل خالقا ولا رازقا، وكلام الله قديم، وقد ثبت فيه أنه الخالق الرازق؛ فتحرير الجواب عنه: [أنا إن قلنا] $^{(\Lambda)}$ : إن الكلام النفسى أمر وجدانى لا يتميز فيه الوصف عن غيره؛ فظاهر أنه لا ضير في

مجلة كلية العلوم الاسلامية



۱۲رجب ۱۶۳۹هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸م

{ TY1 }

التزام أن لا يسمى في الأزل خالقا ولا رازقا، لأن التسمية (<sup>^^^</sup>) الأزلية [فرع تميز الوصف عن غيره أزلا، وهو] (<sup>^^</sup>) فرع التنوع، [فحيث] (<sup>^^1</sup>) لا تنوع للكلام ولا انقسام إلى أقسامه من الأمر وغيره المتضمن لتميز الوصف عن غيره، فلا تميز فلا تسمية.

وإن قلنا بتنوع الكلام في الأزل وانقسامه على أقسامه، وهو الراجح، والنقل الصحيح عن الأشعري؛ فنختار أنه يسمى في الأزل خالقا ولا يلزم منه قدم التكوين؛ بمعنى أن يكون صفة حقيقية غير السبع يحدث المخلوق فيما لا يزال عند حدوث تعلقه به. لأن غاية ما يلزم من إطلاق الخالق عليه أزلا بعد تسليم حدوث العالم أن يكون سبحانه خالقا لما يشاء فيما لا يزال، سواء كان هذا الإطلاق حقيقيا أو مجازيا، فإن العالم إذا كان حادثا بالاتفاق، لم يلزم من إطلاق الخالق عليه أزلا، إلا أن الله مسمى في الأزل بأنه خالق فيما لا يزال، وهو إثبات الخالقية بالقوة أزلا، والذي نفى الأشعري أزليته هو الخالقية بالفعل، لا التسمية أزلا بالخالق فيما لا يزال، فإن مرجعه إلى إثبات القدرة على خلق ما يشاء أزلا وهو قائل بأزليتها.

وأما المنقول عن الأشعري نفسه؛ فيشبه أن يكون المراد أن المشتقات وإن كان معناها في اللغة ذاتا ما ثبت له المشتق منه، ولكن المشتقات من أسماء الله تعالى ليس المراد منها شرعا إلا ذات الحق على الخصوص، باعتبار وصف مبدء الاشتقاق، فهي جارية مجرى الأعلام من حيث المراد منها شرعا ذات مخصوصة، وإن لوحظ فيها مبدأ الاشتقاق(٥٨).

[و]  $^{(\Lambda^{1})}$  لما كان الكلام النفسي [خطابا متوجها إلى مخاطب مقدر زماني، كان زمان ذلك المخاطب المقدر ملحوظا فيه، فالمضي والحضور والاستقبال في الكلام النفسي  $^{(\Lambda^{1})}$  بالنسبة إلى الزمان المقدر للمخاطب المقدر، لا إلى الأزل الذي هو للحق بمنزلة زمان الخطاب للمتكلم الزماني، فلا يلزم [تجويز]  $^{(\Lambda^{\Lambda})}$  إطلاق اسم الفاعل على من لم يقم به الفعل، لأنه [har] يطلق عليه أزلا إلا باعتبار زمن تعلق الإرادة بالإيجاد، الذي هو بالنسبة إلى زمان المخاطب المقدر إما ماض أو [-1] أو مستقبل حسب ما [-1] أو مستقبل حسب ما [-1]



العدد



اللازم من أجل كون الإطلاق حقيقيا هو الاتصاف بمبدأ الاشتقاق في ذلك الزمن لا في الأزل وهو متحقق بلا خفاء.

وبهذا يظهر معنى قوله: إن لفظ الخالق صادق عليه بالحقيقة الشرعية، فإن الشرع [7.7] مع دلالته على أن العالم حادث إذا دل على أنه تعالى متصف في الأزل بأنه خالق، كان معنى كونه خالقا شرعا لا محالة أنه تعالى متصف أزلا بأنه خالق فيما لا يزال لما يشاءه في وقته الذي هو ماض أو حال أو مستقبل بالنسبة إلى زمن المخاطب المقدر. فالاتصاف بالخالقية بالفعل، إنما يعتبر شرعا عند تعلق المشيئة بالإيجاد في أحد الأزمنة الثلاثة، بالنسبة إلى زمن المخاطب  $[V]^{(7P)}$  في الأزل، والاتصاف بالخالقية بالفعل في أحد الأزمنة متحقق بلا خفاء، فلم يطلق اسم الفاعل إلا على من قام به الفعل في أحد تلك الأزمنة الملحوظة أزلا، وكلما كان كذلك،  $[V]^{(7P)}$  حقيقة شرعية فلا حاجة إلى ارتكاب المجاز.

[فمن قال: إنه مجاز] (٩٤) [كأنه] (٩٥) بناه على ظن أن أزلية التسمية حقيقة؛ مستلزمة لأزلية الخالقية بالفعل، وهو ذهول عن أن الكلام النفسي ملحوظ في زمان المخاطب المقدر الزماني، إذ عند استحضار ذلك يظهر [أن] (٩٦) أزلية التسمية [٦٩] حقيقة لا تستلزم أزلية الخالقية بالفعل، كما قد تبين. والله أعلم وبالله التوفيق.

وبما تقرر يتضح اندفاع سؤال حوادث لا أول [لها] (٩٠)، وذلك لأن القدرة الأزلية إذا كانت عند الأشعري كافية في إيجاد الحوادث فيما لا يزال عند تعلق الإرادة حسب ما سبق به العلم، وكانت صفات الأفعال عنده (٩٨) كلها راجعة إلى التكوين الذي هو عنده نسبة مخصوصة بين القدرة [والأثر] (٩٩) لم يكن التكوين التكوين الذي مفتقرا إلى تكوين أصلا؛ لأن المحتاج إلى الاستناد إلى التكوين] (١٠٠٠) إنما هو الموجود اتفاقا، والتكوين عنده على ما تقرر أمر اعتباري من قبيل الإضافات، فإن صفات الأفعال على كثرتها عنده راجعة إلى تعلقات القدرة، وهي أمور نسبية تتجدد عند تجدد توجهات الإرادة، وتعلقات القدرة حسب ما سبق به العلم، فلا وجود لها حتى تحتاج أن تكون مستندة إلى تكوين أصلا، فلا يلزم التسلسل، ولا استحالة



۱۲رجب ۱۳۹۱هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸م

{ T V T }



تكون العالم، ولا استغناء الحوادث عن المحدث والإحداث، ولا قيام الحوادث بذات الحق، فإن كل ذلك مبني على دعوى أن صفة التكوين أمر موجود في الخارج، وهي دعوى لم يقم عليها دليل تام إلى الآن (۱۰۱)، فإن كل ما استدلوا به على إثباتها مدخول. كما هو مبين في محله.

وكلما كان كذلك، لم يلزم شيء مما ذكر، فالقائل بحدوث التكوين؛ أي: تجدده عند تجدد توجهات الإرادة، سالم من الوقوع في مسألة حوادث لا أول لها، كما أن القائل بقدمه كذلك. ثم يترجح القول بتجدده، وكونه أمرا اعتباريا على القول بقدمه، وكونه صفة حقيقية، بسلامته عن إثبات [الزائد](١٠٢) من غير حاجة ولا دليل، وبالله التوفيق.

وقد صرح المحقق كمال الدين محمد بن همام الدين عبد الواحد بن عبد المحيد الحنفي الشهير بابن الهمام  $^{(7)}$  \_شكر الله سعيه في كتابه المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة بأن ما ذكره مشائخ الحنفية في معنى التكوين لا ينفي الذي ذكره الأشاعرة من أنه عبارة عن نسبة مخصوصة بين القدرة المعبر عنها بالتعلق، ولا يوجب كونه صفات أخرى لا ترجع إلى القدرة المتعلقة، ولا يلزم في دليل لهم ذلك، فلننقل كلامه هنا توضيحا للمقام وتتميما للمرام.

فنقول: قال: الركن الثالث: العلم بأفعال الله ومداره على عشرة أصول، وقبل الخوض في هذا الركن، نذكر مسألة اختلف فيها مشائخ الحنفية والأشاعرة في صفات الأفعال، والمراد صفات تدل على تأثير لها اسم غير اسم القدرة باعتبار أسماء أثارها، والكل يجمعها اسم التكوين  $[ Y \cdot Y / T ]$ ، فإن كان ذلك الأثر مخلوقا فالاسم الخالق والصفة الخلق، أو رزقا فالاسم الرازق والصفة الترزيق، أو حياة فهو المحي أو موتا فهو المميت، [فادعى متأخرو]  $( Y \cdot Y )$  [الحنفية]  $( Y \cdot Y )$  من عهد أبي منصور  $( Y \cdot Y )$  أنها صفات قديمة زائدة على الصفات المتقدمة، وليس في كلام أبي حنيفة والمتقدمين تصريح بذلك  $( Y \cdot Y )$ ، سوى ما أخذوه من قوله: كان تعالى خالقا قبل أن يرزق  $( Y \cdot Y )$ ، وذكروا له أوجها من الاستدلال.

والأشاعرة يقولون ليست صفة التكوين على فصولها سوى صفة القدرة باعتبار

مجلة كلية العلوم الاسلامية



۲ ۱ رجب ۲۳۹ هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸ م

**₹**ΥΥ ٤ ﴾

تعلقها بمتعلق خاص، فالتخليق القدرة باعتبار تعلقها بالمخلوق والترزيق تعلقها بإيصال الرزق، وما ذكروه في معناه لا ينفي هذا، ولا يوجب كونها صفات أخرى لا [ترجع] (۱۰۹) إلى القدرة المتعلقة والإرادة المتعلقة، ولا يلزم في دليل لهم ذلك.

وأما نسبتهم ذلك للمتقدمين ففيه نظر؛ بل في كلام أبي حنيفة ما يفيد أن ذلك على فهم الأشاعرة من هذه الصفات، على ما نقله الطحاوي (۱۱۰) قال: وكما كان [بصفاته] (۱۱۰) أزليا كذلك لا يزال عليها أبديا، ليس من خلق الخلق استفاد اسم الخالق، ولا بإحداثه البرية استفاد الباري، له معنى الربوبية ولا مربوب، ومعنى الخالق ولا مخلوق، وكما أنه محي الموتى استحق هذا الاسم قبل إحيائهم، كذلك استحق اسم الخالق قبل إنشائهم، ذلك بأنه على كل شيء قدير [انتهى (۱۱۲). [۱۷۰/ج]

فقوله: ذلك إنه على كل شيء قدير] (۱۱۳)، تعليل وبيان لاستحقاق اسم الخالق قبل المخلوق، فأفاد أن معنى الخالق قبل الخلق واستحقاقه اسمه بسبب قيام قدرته به عليه، فاسم الخالق ولا مخلوق في الأزل لمن له قدرة الخلق في الأزل، وهذا ما يقوله الأشاعرة والله الموفق انتهى كلام ابن الهمام في المسايرة (۱۱۴).

وهو صريح في أنه ليس في كلام أبي حنيفة والمتقدمين \_رحمهم الله أجمعين\_ ما يصرح بكون صفات الأفعال قديمة زائدة على الصفات السبع<sup>(١١٥)</sup>، بل صريح في أن في كلام أبي حنيفة ما يفيد الوفاق بينه وبين الأشاعرة، كما هو صريح في أن ما ادعاه المتأخرون منهم من كونها صفات قديمة زائدة على الصفات السبع غير راجعة إلى القدرة المتعلقة والإرادة المتعلقة لم يقيموا عليه دليلا يستلزم مطلوبهم.

ويفيده حيث قال: وما ذكروه في [معناه] (١١٦) لا ينفي هذا، أي: ما ذكره الأشاعرة ولا يوجب كونها صفات أخرى لا ترجع إلى القدرة المتعلقة والإرادة المتعلقة، ولا يلزم في دليل لهم ذلك.

وإذا علمت أن كلام أبي حنيفة والمتقدمين موافق لكلام الأشاعرة – وأن المتأخرين لم يأتوا بشيء يثبت دعواهم أصلا باعتراف محققيهم – ظهر أن من قال من حنفية هذا العصر:  $[e]^{(11)}$  صفات الأفعال قديمة، ومن قال بحدوثها فقد كفر انتهى. قد أقدم على أمر عظيم من غير تثبيت ولا دليل، ومن المعلوم المقرر أنه لا

مجلة كلية العلوم الاسلامية



{TY0}

يستحق أحد التكفير إلا إذا وقع في التكذيب.

وقد تبين مما تقرر أن القول بحدوث التكوين لا يلزم منه مفسدة أصلا، فضلا عن أن يصل إلى درجة التكذيب بشيء مما علم من الدين ضرورة؛ بل تبين من تقرير ابن الهمام أنه قول الإمام أبى حنيفة \_رحمه الله\_ والمتقدمين.

فانظر [شناعة] (۱۱۸) هذا التهور البارد الكاسد الفاسد فيما إذا أوقعه، اللهم إني أعوذ بك من كلمة تجر إلى سوء، اللهم وأسألك خشيتك في الغيب والشهادة، وأسألك كلمة الإخلاص في الرضى والغضب [۲۰۸/ت]، اللهم زينا بزينة الإيمان، واجعلنا هداة مهتدين آمين.

قال [الإمام حجة الإسلام] (۱۱٬۱ أبو حامد الغزالي (۱۲٬۰ \_روح الله روحه\_ [في كتابه] (۱۲٬۱ فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة ما نصه: لعلك تشتهي أن تعرف حد الكفر، فاعلم أن شرح ذلك يطول، ومداركه غامضة، ولكن أعطيك علامة صحيحة، مطردة منعكسة، لتتخذها مطمح نظرك، وترعوي بسببها عن تكفير الفرق، وتطويل اللسان في أهل الإسلام وإن اختلفت طرقهم، ما داموا يقولون لا إله إلا الله محمد رسول الله، صادقين بها غير مناقضين لها.

فأقول: الكفر هو تكذيب الرسول صلى الله عليه وسلم في شيء مما جاء به، والإيمان تصديق الرسول فيما جاء به جميعا، فاليهودي والنصراني كافران لتكذيبهما الرسول صلى الله عليه وسلم، والبرهمي كافر بطريق الأولى، لأنه أنكر مع رسولنا سائر الرسل، والدهري كافر بطريق الأولى، لأنه أنكر المرسِل مع المرسَل.

وهذا لأن الكفر حكم شرعي كالرق والحرية مثلا، إذ معناه الحكم بإباحة الدم والحكم بالخلود في النار، ومدركه أمر شرعي، فيدركه بنص أو قياس على منصوص، وقد وردت النصوص في اليهود والنصارى، وألحق بهم بطريق الأولى البراهمة (١٢٢) والثنوية (١٢٠) والزنادقة والدهرية (١٢٠)، وكلهم مشتركون في أنهم مكذبون الرسل، وكل مكذب فهو كافر، وهذه هي العلامة المطردة المنعكسة (١٢٠).

ثم قال: "الوصية أن تكف لسانك عن أهل القبلة ما أمكنك ما داموا قائلين: لا إله إلا الله محمد رسول الله، غير مناقضين لها، والمناقضة تجويزهم الكذب على

مجلة كلية العلوم الاسلامية



۲ ارجب ۱۳۹ هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸

الرسول بعذر أو بغير عذر، إذ التكفير فيه خطر، والسكوت لا خطر فيه"(١٢٦) انتهى.

ثم نرجع ونقول: قد فسر الحافظ ابن حجر رحمه الله في فتح الباري "الأمر" في قول البخاري: "وهو فعل الرب [وأمره" إلى آخره، وفي قوله: "فالرب بصفاته وفعله وأمره" إلى آخره] (١٢٨) بقول "كن"، وفسره في قوله: "وما [كان] (١٢٨) بفعله وأمره"  $\delta$  إلى [آخره] (١٢٩) بالمأمور (١٣٠).

وفيه نظر؛ بل الظاهر أن المراد بالأمر في الكل قوله: "كن"، لأن المخلوق إنما يكون ويوجد بأمره تعالى بمعنى قوله: "كن" لا بأمره تعالى بمعنى مأموره، لأن المأمور مخلوق، وأفعال المخلوقين مخلوقة لله كفاعليها عند البخاري (١٣١١)، فالمخلوقات كلها عنده صادرة عن أمره تعالى بمعنى قول "كن" ابتداء [وبلا] (١٣٢) واسطة، والله اعلم.

ثم نقول: إن كان البخاري قائلا بقدم صفة الفعل، وأنها صفة حقيقية زائدة غير السبع المشهورة، كما فهمه الحافظ ابن حجر من تصرفه؛ كان عطف: "وأمره على فعل الرب" في قوله: "وهو فعل الرب وأمره" مشكلا.

لأن أمره في هذا الموضع قد فسره الحافظ ابن حجر بقول كن، فإما أن يكون القول بمعنى المقول والإضافة بيانية، فهو حينئذ من كلامه تعالى، وكلامه تعالى وإن كان قديما؛ لكنه صفة أخرى ليست عين الفعل والتخليق، فيكون حمله على التخليق بهو هو مشكلا.

وإما أن يكون القول مصدرا لا بمعنى المقول؛ بل بمعنى التكلم بكن، [وتوجيهه] (۱۳۳) إلى المراد تكوينه، فقول "كن" بهذا المعنى ليس قديما، لأن العالم حادث بالاتفاق، وما توجه إليه كن توجها بالفعل يمتنع أن يتخلف عن التكوين لقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا آمَرُهُ وَإِذَا آرَادَ شَيّعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (۱۳۴)، بلا تنبط ولا تأخر.

فلو كان التوجيه قديما، لزم قدم العالم، وهو باطل باتفاق الفريقين، وحينئذ



العدد

04

**«**٣٧٧»



فعطفه على فعل الرب مشكل أيضا عند البخاري، على فرض كونه قائلا بقدم صفة الفعل، كما فهمه الحافظ من تصرفه، لاستحالة أن يكون الحادث عين القديم[7،9] من وجه واحد.

فإن قلت: فهل ثم [ما يزيح الإشكال] (١٣٥) عن عبارة البخاري؟ قلت: نعم، إذا قلنا: إن البخاري [قائل] (١٣٦) بحدوث التكوين فلا إشكال في العطف؛ لأن التخليق هو قول "كن" بالمعنى المصدري، أي: توجيه كن إلى المراد تكونه وهو الفعل أيضا، فيصح حمله عليه بهو هو، ويؤيده سقوط "فعله" في بعض النسخ من قوله: فالرب بصفاته وأمره إلى آخره.

وأما على تقدير ثبوت لفظ "الفعل" كما في أكثر النسخ، فيمكن أن يكون مراده بالفعل مبدأ الفعل وهو القدرة بانضمام الإرادة.

والنكتة حينئذ في التصريح به مع اندراجه في ضمن صفاته، هي التنبيه على أن قدم مبدأ الفعل لا يستلزم قدم الفعل، وعلى هذا فيكون مراد البخاري بيان أن المكون والتكوين والمكون أمور متغايرة، ردا على من قال إن التكوين نفس المكون، وأما أن [التكوين] (١٣٧) حادث فهو مما يفهم من عطفه: أمره على فعل الرب. كما تبين.

وعلى هذا فالمراد بالأمر الأول والثالث [قول] (١٣٨) "كن" بالمعنى المصدري، أي: توجيه كن إلى المراد تكوينه، وبالأمر الثاني قول "كن" على أن القول بمعنى المقول والإضافة بيانية، وذكر كلامه بعد أمره لإفادة شمول القدم لجميع أقسام الكلام، وأنه ليس مختصا بقول "كن" كما زعمه من زعم من الكرامية (١٣٩)، كما أن ذكر "فعله" مرادا به مبدأ الفعل بعد قوله بصفاته من عطف الخاص على العام للنكتة السابقة، والله أعلم.

قال المؤلف \_وفقه الله\_: تم تسويده يوم السبت  $\Lambda$  ذي القعدة الحرام سنة 1.4. هـ بزاوية شيخنا الإمام قدس سره، بظاهر المدينة الشريفة على ساكنها أفضل الصلاة والسلام، عدد خلق الله بدوام الله الملك الخلاق على الدوام، والحمد لله رب العالمين.

مجلة كلية العلوم الاسلامية



۱۲رجب ۱۳۹۱هـ ۳۱ آذار ۱۸۰۲م



- (۱) انظر مثلا: الكوراني: مسالك الأبرار إلى أحاديث النبي المختار، مكتبة فيض الله أفندي، تركيا، مجاميع ۱۱۷٤، لـ۱۳، نبراس الإيناس بأجوبة سؤالات أهل فاس، مكتبة أسعد أفندي، تركيا، مجاميع ۱۱۶۵، ۷۱۷.
- (۲) انظر مثلا: الكوراني: جلاء الفهوم في تحقيق الثبوت ورؤية المعدوم، مكتبة بلدية الإسكندرية، رقم:
  ۳۳۳ فنون، ۱۱، إسعاف الحنيف لسلوك مسلك التعريف، مكتبة راغب قوجة باشا، مجاميع
  ۱٤٦٤، ۱۲۱.
- (٣) انظر: النخلي: بغية الطالبين لبيان المشائخ المحققين المعتمدين، دائرة المعارف النظامية، حيدر آباد، الطبعة الأولى، ١٣٨٨هـ، ٤٥٠ كحالة: معجم المؤلفين، مؤسسة الرسالة، ١٩، البغدادي: هدية العارفين، مؤسسة التاريخ العربي، ١٩٥٦.
- (٤) انظر: الآلوسي: جلاء العينين في محاكمة الأحمدين، تحقيق: الداني بن منير آل زهوي، المكتبة العصرية، بيروت، ٦٠.
  - (٥) انظر: الآلوسي: المصدر نفسه، ٦٠.
  - (٦) الزركلي: الأعلام، دار العلم للملايين، بيروت، ١/٥٥.
- (٧) النخلي: بغية الطالبين، ٤٥، المرادي: سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ٥/١، الجبرتي: عجائب الآثار، مطبعة الشرقية، مصر، ٦٩/١، البغدادي: هدية العارفين، ٥/١.
- (٨) انظر: أبو المواهب، مشيخة أبي المواهب، تحقيق: محمد مطيع الحافظ، دار الفكر، دمشق، ٢٠١ كحالة: معجم المؤلفين، ١٩٤، التونكي: معجم المصنفين، مطبعة طبارة، بيروت، ١٣٤٤هـ، ١٠٤/
- (٩) الكوراني: الأمم لإيقاظ الهمم، دائرة المعارف النظامية، حيدر آباد، الطبعة الأولى، ١٣٢٨هـ، ١٣٠٠.
- (۱۰) العياشي: الرحلة العياشية، تحقيق: د. سعيد الفاضلي، و د. سليمان القرشي، دار السويدي، أبو ظبي، الطبعة الأولى، ٢٠٠٦م، ٢٧٩/١، الحموي: فوائد الارتحال ونتائج السفر، تحقيق: عبدالله محمد الكندري، دار النوادر، الطبعة الأولى، ٣٣٢هـ ١٩٣١م، ٣٥٥، د. عماد عبد السلام، إبراهيم الشهرزوري الكوراني حياته وآثاره، الجمعية الثقافية التاريخية لكردستان، ١٨.
- (١١) العياشي: الرحلة العياشية، ٤٧٩/١، الشوكاني: البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، دار



۲ ارجب ۱ ۲ ۳۹ ه

۳۱ آذار ۲۰۱۸ع



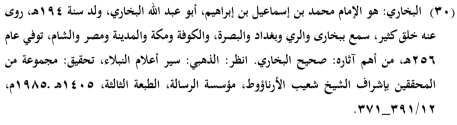


- الكتاب الإسلامي، القاهرة، ١١/١.
- (١٢) العياشي: الرحلة العياشية، ٤٧٩/١، الحموي: فوائد الارتحال، ٥٥/٣.
- (١٣) العياشي: الرحلة العياشية، ١/٠٨٠، الحموي: فوائد الارتحال، ٣٦/٣٥.
- (1٤) انظر: عبد الباقي الحنبلي: رياض الجنة في آثار أهل السنة، مكتبة الملك عبد الله، تحت رقم: ٢/٢٠٥٦٣، لـ ٢٠، أبو المواهب: مشيخة أبي المواهب، ١٠٣.
  - (١٥) انظر: أبو المواهب: مشيخة أبي المواهب، ١٠٣.
  - (١٦) العياشي: الرحلة العياشية، ٤٨٢/١،الحموي: فوائد الارتحال، ٩/٣٥\_٠٠.
    - (١٧) العياشي: الرحلة العياشية، ٤٨٣/١، الحموي: فوائد الارتحال، ٣٠/٣.
    - (١٨) العياشي: الرحلة العياشية، ١/٥٨)، الحموي: فوائد الارتحال، ٦١/٣.
    - (١٩) العياشي: الرحلة العياشية، ٢/٦٨، الحموي: فوائد الارتحال، ٦١/٣.
      - (۲۰) انظر: الشوكاني: البدر الطالع، ١١/١.
        - (٢١) انظر: الزركلي: الأعلام، ٧١٥٣..
        - (٢٢) انظر: المرادي: سلك الدرر ٦/١.
  - (٢٣) منه نسخة خطية بمكتبة جامعة الرياض، تحت رقم (٣٨٨١–ف٥/٨٣٧).
    - (٢٤) انظر: المرادي: سلك الدرر، ١/٥، الشوكاني: البدر الطالع، ١٢/١.
      - (٢٥) في ت (الاهتدى).
- (٢٦) تعني لغويا الظلام الكثيف. انظر: الفراهيدي: كتاب العين، تحقيق: د.مهدي المخزومي و د. إبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، ٢٦/٤.
- (۲۷) التكوين ثامن الصفات الإلهية عند متكلمي الماتريدية، ففي حين يقر الفكر الأشعري الصفات السبع فقط، وهي الإرادة والقدرة والعلم والسمع والبصر والكلام والحياة؛ نجد أن الماتريدية يضيف إليها صفة التكوين أيضا، وبذلك تصبح الصفات الثبوتية عندهم ثمان صفات.
  - (٢٨) في ج (المذكور) وما أثبته موجود في ت، وهو الموافق للصواب.
- (٢٩) ابن حجر: هو أحمد بن علي بن محمد بن علي بن احمد العسقلاني، الشافعي، شهاب الدين أبو الفضل، ولد بمصر وتوفي بها سنة ٨٥٨ه، وهو محدث مؤرخ أديب، بلغت مصنفاته التي كانت معظمها في الحديث والتاريخ والفقه والأدب إلى أكثر من مئة وخمسين مصنفا، منها: فتح الباري بشرح صحيح البخاري، الإصابة في تمييز الصحابة، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، إلى غير ذلك. انظر: السخاوي: الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، دار مكتبة الحياة، بيروت، ٣٦/٢ معرفي: نظم العقبان في أعيان الأعيان، المكتبة العلمية، بيروت، ١/٥٥ هـ٥٣.



۲ ارجب ۲ ۹ ۲ ۵ هـ

۳۱ آذار ۲۰۱۸ع



- (٣١) في البخاري: وغيرهما، غير أن المحقق أشار إلى أن في بعض النسخ (وغيرها) مما يدل على أنه اعتمد على هذا البعض.
  - (٣٢) حرف (الواو) ساقطة في ت.
- (٣٣) لفظ (وكلامه) غير موجود في البخاري، وقد أشار ابن حجر إلى أن هذه الكلمة مما انفرد بزيادتها أبو ذر.
- (٣٤) البخاري: صحيح البخاري مع شرحه فتح الباري، لابن حجر، ترقيم وتبويب: محمد فؤاد عبد الباقي، دار السلام الرياض، الطبعة الثالثة، ٢٠١١هـ ١٤٢٩م، كتاب التوحيد، باب ما جاء في تخليق السموات والأرض، ٢٢١٩ه.
- (٣٥) جرى المتكلمون من المعتزلة والأشاعرة على تقسيم الصفات الإلهية إلى ذاتية وفعلية، غير أنهم اختلفوا حول تحديد مفهوم الذاتية والفعلية، فذهب المعتزلة إلى أن ماجرى فيه النفي والإثبات فهو من صفات الذات كالعلم من صفات الفعل كالخلق والرزق، وما لايجري فيه النفي والإثبات فهو من صفات الذات كالعلم والقدرة، وبناء على ذلك فالإرادة والكلام من الصفات الفعلية، والأشاعرة يقولون أن ما يلزم بنفيه نقيضه فهو نقيضه فهو من صفات الذات كالحياة والإرادة والعلم والقدرة والكلام، وما لا يلزم بنفيه نقيضه فهو من صفات الفعل كالإحياء والإماتة. وبينما اختلفت هاتان المدرستان حول تحديد مفهوم هذين النوعين من الصفات؛ فقد اتفقوا على أزلية الصفات الذاتية وحدوث الصفات الفعلية، أما الماتريدية فهم يرفضون التقسيم الثنائي للصفات، ويؤكدون على التسوية بين الذاتية منها والفعلية، ويؤكدون على قدمها جميعا. راجع: الباقلاني: التمهيد، عني بنشره: الأب رتشرد يوسف مكارثي اليسوعي، المكتبة الشرقية، بيروت، ١٩٥٧م، ٢١٥، القاضي عبدالجبار: المغني، تحقيق: نخبة من العلماء، ومراجعة: د. إبراهيم مدكور، إشراف: د. طه حسين، الدار المصرية للتأليف والترجمة، مطبعة عيسى الباب الحلبي، ١٣٨٥هـ ١٩٩٩م، ٢١٥، ٢١، القاضي عبدالجبار: المغني، تحقيق: كلود الباب الحلبي، ١٣٨ههد العلمي الفرنسي للدراسات العربية، دمشق، الطبعة الأولى، ١٩٩٩م، ١٠٠٥، ١٠ الصابوني: الكفاية، تحقيق: أ.د محمد آروتشي، دار ابن حزم، الطبعة الأولى، ١٩٩٩م، ٢٠٥٠م، ٢٠٠١م.



۲ ارجب ۲ ۹ ۲ ۱ هـ

۳۱ آذار ۲۰۱۸ء



العدد

04

(٣٦) أبو حنيفة: النعمان بن ثابت الكوفي، الملقب بالإمام الأعظم، أحد الأئمة الأربعة، ومؤسس المذهب الحنفي، ولد بالكوفة سنة ٨٠ه، عكف على دراسة العلوم الشرعية، وأخذ الفقه والحديث عن كثير من علماء عصره، كما درس علم الكلام حتى مهر فيه، ثم انصرف إلى الإفتاء والتدريس حتى توفي ببغداد سنة ١٥٠ه. انظر: الشيرازي: طبقات الفقهاء، تحقيق: إحسان عباس، دار الرائد العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٧٠م، ١٨٦، : أبو زكريا الأزدي: منازل الأئمة الأربعة، تحقيق: محمود بن عبد الرحمن قدح، مكتبة الملك فهد الوطنية، الطبعة الأولى، ٢١٤هه/٢٠٠٦م، ١٦١. (٣٧) انظر: أبو حنيفة: الفقه الأكبر، ضمن كتاب: العقيدة وعلم الكلام للشيخ محمد زاهد الكوثري، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، ٢٠٠٩م، ٢١٩. وقد نسب القول بأزلية التكوين إلى أبي حنيفة أتباعه الذين تبنوا مذهبه في الأصول، انظر مثلا: البزدوي: أصول الدين، تحقيق: د. هانز بيتر

(٣٨) ابن كلاب: هو عبد الله بن سعيد بن كلاب القطان البصري، إما أهل السنة في عصره، وأحد الأئمة المتكلمين البارزين في أيام المأمون، وكان من أوائل من تصدى لنقد آراء المعتزلة، وألف في الرد عليهم، وكان ذا قوة فائقة في المناظرة بحيث يجتذب من يناظره، ولذلك لقب بابن كلاب، من مؤلفاته: الصفات، وخلق الأعمال، والرد على المعتزلة، توفي سنة ٥٤٢هـ انظر: الذهبي: سير أعلام النبلاء، ١٧٤/١١، السبكي: طبقات الشافعية الكبرى، تحقيق: د. محمود محمد الطناجي د. عبد الفتاح محمد الحلو، الناشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، ١٤١٣هـ، ٢٩٩/٢

لينس، ضبطه وعلق عليه: د. أحمد حجازي السقا، المكتبة الأزهرية، ٢٠١١، ٧٧.

(٣٩) الأشعري: هو علي بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم الأشعري، ينتهي نسبه إلى الصحابي الجليل أبي موسى الأشعري، ولد بالبصرة ونشأ ببغداد، شيخ أهل السنة والجماعة ومؤسس المدرسة الأشعرية، وقد تربى في أحضان المعتزلة ودرس على كبار متكلميهم، ثم رجع والتحق بابن كلاب وأصحابه، ورد على المعتزلة، والفرق الموجودة آنذاك، توفي ببغداد سنة ٢٢هم، وله من التصانيف ما يزيد على ثلاثمائة مصنف، منها: مقالات الإسلاميين، الإبانة عن أصول الديانة، الرد على الفلاسفة، الرد على الدهريين. انظر: ابن خلكان: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ٢٤٧٤، السبكي: طبقات الشافعية الكبرى، ٣٤٧/٣ ـ٤٤٤.

(٤٠) في ت (لئلا) وكذا في فتح الباري.

(13) كان معظم الانتقادات التي وجهها المتكلمون للقائلين بالتكوين هو: أن القول بقدم التكوين يؤدي إلى قدم المكونات، مستدلين على ذلك بأن الفعل في الشاهد لا ينفك عن المفعول، فالكسر لا يوجد بدون المكسور، فكذا في الغائب لا يوجد الفعل بدون المفعول، إذا فالقول بأزلية التكوين

مجلة كلية العلوم الاسلامية

۲ ارجب

١٤٣٩

۳۱ آذار

24.14

العدد ۳ يفضي إلى قدم المكون. وقد أبدى الماتريدية استغرابهم من هذا القول؛ إذ من المؤكد أن القديم لا يحتاج في وجوده إلى شيء آخر، في حين أن المكون لا يوجد إلا بسبب التكوين، فكيف يكون قديما؟ ويضاف إلى ذلك أن التكوين ليس بعلة موجبة لوجود المكون، بل هو صفة أزلية قائمة بذات الله تعالى، وهو تكوين المحدثات وقت حدوثها، فكيف يؤدي إلى قدمها؟ وهكذا القدرة والإرادة، فإن وجود العالم يتعلق بقدرة الله تعالى وإرادته، وهما قديمتان، ولا يؤدي إلى قدم العالم فكذا التكوين. انظر: النسفي: تبصرة الأدلة، ١٩٦١، الأسمندي: لباب الكلام، تحقيق: محمد سعيد أوزروارلي، مركز البحوث الإسلامية، إستانبول، ٢٦١هـ ١٩٠٥، ٩٠.

- ورازقا وإن لم يرزق الخلق، وذلك بناء على أصلهم في عدم التفرقة بين الصفات الذاتية والصفات الفعلية، وزرزقا وإن لم يرزق الخلق، وذلك بناء على أصلهم في عدم التفرقة بين الصفات الذاتية والصفات الفعلية، فكلها أزلية قائمة بذات الله تعالى. انظر: أبو حنيفة: الفقه الأكبر، ٢١٩، النسفي: تبصرة الأدلة، ٢٠٨/١، بحر الكلام، تحقيق: محمد السيد البرسيجي، دار الفتح، الطبعة الأولى، ١٠٥٨هـ ١٤٣٥م. ١٠٥٠.
- مضروب في الشاهد، فكذلك لا يتصور الخلق بلا مخلوق في الغائب، فلو كان التكوين قديما لزم مضروب في الشاهد، فكذلك لا يتصور الخلق بلا مخلوق في الغائب، فلو كان التكوين قديما لزم قدم المكونات وهو محال. أما الماتريدية فهم يرفضون التسوية بين الشاهد والغائب في كل أمر؛ بل إنما تجب التسوية بينهما عند وجوب التسوية، والتفرقة بينهما عند وجوب التفرقة، وتأسيسا على ذلك قالوا بجواز الخلق ولا مخلوق، وأن الفعل غير المفعول، وذلك قياسا على القدرة والمقدور؛ فإنه لما لم يجز أن تكون القدرة مقدورة للقادر بها في الشاهد؛ كذلك لم يجز أن تكون القدرة والمقعول والمقعول واحدا في الغائب، والفعل في الشاهد نظير القدرة، وعليه فلا يمكن القول باتحاد الفعل والمفعول، فالمغايرة واجبة في الشاهد والغائب جميعا لقيام دليل التسوية. ولكنهم يمنعون الضرب ولا مضروب، وذلك لقيام دليل التفوقة بين الفعل في الشاهد والغائب، فالفعل في الشاهد عرض لا يمكن بقائه إلى وقت وجود المفعول، أما في الغائب فواجب الدوام لكونه أزليا كبقية الصفات، فيبقى إلى وقت وجود المفعول. انظر: النسفى: تبصرة الأدلة، ٢٤١/١١.
  - (٤٤) في ت (لا خلق ولا مخلوق، كما يكون ضارب ولا مضروب).
    - (٤٥) في ت (يلزم).
    - (٤٦) في ت (الميزان).
      - (٤٧) زيادة من ت.
- (٤٨) انطلاقا من مبدء التفرقة بين الصفات الذاتية والفعلية؛ يقرر الأشاعرة أن الله تعالى لا يتصف في

مجلة كلية العلوم الاسلامية

۲ ارجب

A1289

۳۱ آذار

24.14



الأزل بالخلق وغيره من الصفات الفعلية، إذ لا وجود للخلق في الأزل، ولو وصف بذلك كان على سبيل المجاز دون الحقيقة. انظر: الجويني: الإرشاد، تحقيق: د. محمد يوسف موسى، علي عبد الحميد عبد المنعم، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٣٦٩هـ ١٩٥٠م، ١٤٤، الشامل في أصول الدين، تحقيق: د. على سامى النشار وآخرون، مكتبة المعارف، الإسكندرية، ١٩٦٩م، ٥٣٧.

- (٤٩) في ت (يرض).
- (٥٠) في فتح الباري (يسلم).
  - (١٥) في ت (الأول).
- (٥٢) ابن حجر العسقلاني: فتح الباري، ٢/١٣ه.
  - (٥٣) في ت (الأزل).
- (٤٥) يقصد الكوراني بذلك ما ذكره البخاري من قوله: وهو فعل الرب تعالى وأمره إلى قوله: فهو مفعول مخلوق مكون.
  - (٥٥) هذه العبارة ساقطة في ت.
  - (٥٦) هذه العبارة ساقطة في ت.
    - (٥٧) ساقط في ت.
      - (۵۸ في ت (و).
- (٩٥) التسلسل: هو أن يستند الممكن في وجوده إلى علة، وتلك العلة إلى علة أخرى، وهكذا إلى غير نهاية.
- (٦٠) هذا الإيراد هو أحد المسالك التي اتبعها الماتريدية لإلزام خصومهم وإثبات رأيهم، فالقول بحدوث التكوين في نظرهم لا محالة يؤدي إما إلى التسلسل أو استغناء الحادث عن المحدث وكلاهما باطلان. انظر: النسفي: تبصرة الأدلة، ٣٢٩\_٣٦٧، الصابوني: الكفاية، ١٤١، التفتازاني: شرح العقائد النسفية، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، المكتبة الأزهرية، الطبعة الأولى، الشعتازاني: شرح العقائد النسفية، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، المكتبة الأزهرية، الطبعة الأولى،
- (٣١) التفرقة بين القدرة والتكوين هي أصل الخلاف بين الأشاعرة والماتريدية، وترتب عليها معظم الخلافات التي جرت بينهما، فالأشاعرة يقولون بأن التكوين ليس بصفة حقيقية موجودة في الخارج، زائدة على القدرة، وإنما هو أمر إضافي يحصل من نسبة الأثر إلى المؤثر. أما الماتريدية فهم يذهبون إلى أن القدرة والتكوين صفتان مستقلتان قائمتان بذات الله تعالى، ولكل منهما وضيفتها الخاصة، فالقدرة تتعلق بوجود الممكن وكون الفاعل مختارا في فعله غير مضطر، من غير أن يستلزم إيجاد الموجودات المقدور بالفعل، أما صفة التكوين فهي أخص من القدرة؛ لأنها هي التي تؤثر في إيجاد الموجودات

مجلة كلية العلوم الاسلامية

{TA {}}

۲ ارجب

١٤٣٩

۳۱ آذار

24.14

بالفعل، فهي مبدأ إخراج المعدومات من العدم إلى الوجود دون القدرة. انظر: الرازي: معالم أصول الدين، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، دار الكتاب العربي، بيروت، ٢٤\_٦٥، محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين، راجعه: طه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الكليات الأزهرية، مصر، ١٨٦\_١٨٧، الشيخ زادة: نظم الفرائد وجمع الفوائد، المطبعة الأدبية، مصر، الطبعة الأولى، ١٣١٧هـ، ١٧، النسفى: تبصرة الأدلة، ٣٤٣/١، الطوسى: تلخيص المحصل: دار الأضواء، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م، ٣١٣\_٣١٣، البياضي إشارات المرام من عبارات الإمام، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة الأولى، ١٣٦٨هـ٩٤٩م، ١٨٢.

(٦٢) في ت (واحد).

(٦٣) يعتبر جمهور الماتريدية صفة التكوين مبدأ لسائر صفات الأفعال من الخلق والإيجاد والإحداث ونحو ذلك، وهي صفة قديمة قائمة بذات الله تعالى كبقية صفاته الثبوتية، ويذكر النسفي أن هذه الألفاظ أسماء مترادفة يراد بها كلها معنى واحد وهو إخراج المعدوم من العدم إلى الوجود، ويرجع سبب استخدام التكوين بدلا من الألفاظ الأخرى إلى الاقتداء بأسلافهم. انظر: النسفي: تبصرة الأدلة، ٣٠٦/١، السمرقندي: ميزان الأصول في نتائج العقول، تحقيق: د. محمد زكى عبد البر، مكتبة دار التراث، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٤١٨هــ١٩٩٧م، ٣٧، الغزنوي: أصول الدين، تحقيق: عمر وفيق الداعوق، دار البشائر الإسلامية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م، . 117

(٦٤) في ت (أن).

(٦٥) لفظ (لا) ساقط من ت.

(٦٦) انظر مثلا: اللامشي: التمهيد لقواعد التوحيد، تحقيق: عبد المجيد التركي، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى، ١٩٩٥، ٧٤، الأسمندي: لباب الكلام، ٨٨، الصابوني: الكفاية، ١٣٥، الغزنوي: أصول الدين، ١١٣.

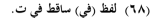
(٦٧) هذا رأي بعض متكلمي الماتريدية فيما وراء النهر، حيث لم يكتفوا بإثبات صفة التكوين الجامعة لبقية صفات الأفعال؛ بل ذهبوا إلى أن كل صفة من صفات الأفعال صفة حقيقة أزلية قائمة بذات الله تعالى، وقد استشعر متأخرو الماتريدية خطورة هذا الرأي لما فيه من تكثير القدماء جدا، فالأفضل أن يقال إن مرجع الكل إلى التكوين، فإنه إن تعلق بالحياة يسمى إحياء، وبالموت إماتة، وبالصورة تصويرا إلى غير ذلك، فالجميع تكوين، وإنما الخصوص بخصوص المتعلقات. ملا على القاري: منح الروض الأزهر في شرح الفقه الأكبر، تعليق: الشيخ وهبي سليمان غاوجي، دار البشائر الإسلامية، بيروت، الطبعة الثانية، ٣٠٠١هـ ٢٠٠٩م، ٨٤.



۲ ارجب ١٤٣٩

۳۱ آذار 24.14

### القول المبين في تحرير مسئلة التكوين للشيخ إبراهيم الكوراني (دراسة وتحقيق)



(٩٩) كلمة (عرفت) ساقطة في ت.

(۷۰) بیاض فی ت.

(٧١) هذه الكلمة ساقطة في ت.

(٧٢) في ت (حادثا).

(٧٣) لفظ (لا) ساقط في ت.

(٧٤) زيادة من ت.

(٧٥) في ت (غير الزائد).

(٧٦) لفظ (هذا) ساقط في ت.

(۷۷) حرف (الواو) ساقطة في ت.

(٧٨) الإيجي: القاضي أبو الفضل عبد الرحمن بن أحمد بن عبد الغفار، ولد في بلدة (إيج) من أعمال شيراز، وتوفي مسجونا في قلعة كرمان سنة ٧٥٦ه، عالم بالأصول والمعاني واللغة، وأحد كبار محققي الأشاعرة المتأخرين، من تصانيفه: المواقف في علم الكلام، شرح مختصر ابن الحاجب في الأصول، الفوائد الغياثية في المعان والبيان. انظر: السيوطي: بغية الوعاظ في طبقات اللغويين والنحاة، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، لبنان، ٧٥/٣٧٢.

(٧٩) المواقف للقاضي عضد الدين الإيجي، وشرحه للجرجاني، ضبطه وصححه: محمود عمر الدمياطي، دار الكتب العلمية، ٣٦/٨.

(۸۰) ساقط فی ت.

(٨١) في ت (إنه إن قلنا).

(٨٢) في ت (تسمية).

(٨٣) هذه العبارة ساقطة في ت.

(٨٤) ساقط في ت.

(٨٥) يقرر الأشعري عكس ما حكى عنه الشيخ الكوراني؛ إذ يصرح في الإبانة باشتقاق أسماء الله تعالى، وأنه لا يجوز أن يسمى على طريق اللقب، وقد اتفق على ذلك كافة المتكلمين، إلا ابن حزم فإنه أنكر اشتقاق الأسماء الإلهية من الصفات، وذهب إلى أنها أسماء أعلام فقط. انظر: الأشعري: الإبانة عن أصول الديانة، د. فوقية حسين محمود، دار الأنصار، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٣٩٧هـ، المار، ابن حزم: الفصل في الملل والأهواء والنحل، تحقيق: د. محمد إبراهيم نصر، د. عبد الرحمن عميرة، دار الجيل، بيروت، الطبعة الثانية، ١٦٤١هـ ١٩٩٦م، ٢٩٦/٢، ٢١٤١هـ ٣١٤.



۱۲رجب ۱۳۹۱هـ ۳۱ آذار

**《**٣٨٦》



### القول المبين في تحرير مسئلة التكوين للشيخ إبراهيم الكوراني (دراسة وتحقيق)



(۸۷) هذه العبارة ساقطة في ت.

(٨٨) في ت (تجوز).

(۸۹) في ت (لا).

(۹۰) ساقط في ت.

(٩١) في ت (دل).

(٩٢) في ت (له).

(۹۳) ساقط فی ت.

(٩٤) ساقط في ت.

(٩٥) في ت (لأنه).

(٩٦) حرف (إن) ساقطة في ت.

(۹۷) ساقط فی ت.

(٩٨) في ت بعد كلمة (عنده) زيادة هي: (تعلق الإرادة).

(٩٩) بياض في ت.

(۱۰۰) هذه العبارة ساقطة في ت.

التكوين، وكذلك الاستدلالات العقلية والنقلية التي سلكوها لإثباتها، فالتكوين كان موضع عناية هذه المدرسة ابتداء من شيخها أبي منصور الماتريدي، فإذا تصفحنا مصنفاتهم الكلامية وجدنا أنهم يتطرقون لبحث هذه الصفة بشكل أكثر تفصيلا مقارنة بغيرها من الصفات، مما يعكس مدى اهتمامهم بهذه المسألة، فأبو المعين النسفي أحد أبرز رجال هذه المدرسة قد خصص جزء كبيرا من موسوعته (تبصرة الأدلة) لبحث هذه الصفة ومناقشة الآراء التي تخالفه، والرد على خصومه.

(١٠٢) في ت (الزوائد).

(١٠٣) ابن الهمام: محمد بن عبد الواحد بن عبد المجيد، كمال الدين، من كبار متأخري الماتريدية، كان عالما باللغة والفقه والأصول والتفسير، ولد بالإسكندرية، أقام بحلب مدة ثم عاد إلى مصر وتوفي بالقاهرة، من مؤلفاته: المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة، التحرير في أصول الفقه، وغير ذلك. انظر: الزركلي: الأعلام، دار العلم للملايين، الطبعة: الخامسة عشر، ٢٠٠٧م، ٢٥٥٦.

(١٠٤) في ت (فالداعي متأخر).

(۱۰۵) ساقطة في ت.

مجلة كلية العلوم الاسلامية



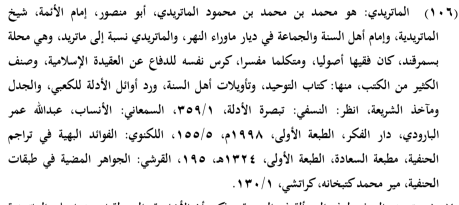
**《**٣٨٧》

۲ ارجب

A1289

۳۱ آذار

۲۰۱۸



(١٠٧) تعرض النسفي لهذه المسألة في التبصرة، وذكر بأن الأشاعرة والمعتزلة اعترضوا على الماتريدية بأن القول بإقرار التكوين وقدمه قول محدث لم يعرف من قبل. وقد رد النسفي على هذا القول، ووصف أربابها بعدم الإلمام بمذهب السلف، حيث ذكر طائفة من المتكلمين البارزين من أساتذته وأساتذة أساتذته في ديار ماوراء النهر وخراسان ومرو وبلخ ممن كانوا قائلين بصفة بالتكوين وأزليته، ثم ذكر أن وفاة أكثر هؤلاء كانت قبل وفاة الأشعري، فكيف يمكن التسليم بأن هذه المسألة لم تكن مثارة من قبل. النسفى: تبصرة الأدلة، ٢١٠/١،٣١١،

(١٠٨) انظر: أبو حنيفة: الفقه الأكبر، ٦٢٢.

(١٠٩) في ت (يرجع).

(۱۱۰) الطحاوي: هو أحمد بن محمد بن سلامة الطحاوي، نسبة إلى طحا قرية بصعيد مصر، فقيه حنفي، انتهت إليه رئاسة أصحاب أبي حنيفة بمصر، توفي سنة ۲۱هـ، من تصانيفه: أحكام القرآن، ومعاني الآثار، وشرح الجامع الصغير والكبير، وعقيدته المشهورة بالعقيدة الطحاوية. انظر: ابن خلكان: وفيات الأعيان، ۱/۱۰)، القرشي: الجواهر المضية، ۱/۲۰۱.

(۱۱۱) في ت (في صفاته).

(١١٢) انظر: الطحاوي: العقيدة الطحاوية مع شرحه للغنيمي، اعتنى به: كامل الحسيني، دار البصائر، الطبعة الأولى، ١٤٣٠هـ ١٠٩م، ٥٦.

(١١٣) هذه العبارة ساقطة في ت.

(١١٤) انظر: ابن الهمام: المسايرة في العقائد المنجية في الآخرة، المكتبة الأزهرية، الطبعة الأولى، ٢٠٠٦م، ٩٣\_٨٩/١.

(١١٥) هذا الكلام محل نظر، إذ يعتبر أبو حنيفة أول من قال بالتفرقة بين الصفات الذاتية والفعلية، وصرح بأزليتهما جميعا، وهذا واضح من قوله: "لم يزل ولا يزال بأسمائه وصفاته الذاتية



۲ ارجب ۱ ۲ ۳۹ ه

۳۱ آذار ۲۰۱۸ع

العدد

04

والفعلية...خالقا بتخليقه، والتخليق صفة في الأزل، وفاعلا بفعله، والفعل صفة في الأزل". انظر: الفقه الأكبر، ٦١٩. والماتريدية يتفقون مع أبي حنيفة في القول بقدم الصفات وأزليتها جميعا، ويختلفون معه في التقسيم الثنائي فقط.

- (١١٦) في ت (معني).
- (١١٧) حرف (الواو) ساقطة في ت.
  - (۱۱۸) في ت (بشاعة).
- (١١٩) في ت (قال حجة الإسلام الإمام).
- صوفي، فقيه أصولي، صاحب التصانيف الكثيرة في مختلف العلوم، ولد في مدينة (طوس) بخراسان، وسافر الكثيرة في مختلف العلوم، ولد في مدينة (طوس) بخراسان، وسافر إلى معظم البلدان الإسلامية التي كانت مراكز للعلوم العقلية والنقلية آنذاك، منها العراق، والحجاز، وبلاد الشام، ومصر، ثم عاد إلى بلدته وتوفي بها سنة ٥٠٥ه، من آثاره: تهافت الفلاسفة، والمستصفى في علم الأصول، إحياء علوم الدين. انظر: السبكي: طبقات الشافعية الكبرى، ١٩١/٦.
  - (۱۲۱) ساقط في ت.
- (۱۲۲) البراهمة: هم أتباع إحدى الديانات الهندية القديمة، عرفوا بإنكار الرسالات والنبوات لاستحالة ذلك في العقل، وذكر الباقلاني أن منهم من يعترف بنبوة سيدنا آدم، ومنهم من قصرها على سيدنا إبراهيم، وأورد أدلتهم على ذلك بالتفصيل. أما الشهرستاني فقد رفض نسبتهم إلى إبراهيم، وخطأ من قال بذلك، لأنهم ينكرون النبوة جملة وتفصيلا. انظر: الباقلاني: التمهيد، ٩٢\_ع١٠، الشهرستاني: الملل والنحل، تحقيق: عبد العزيز محمد الوكيل، مؤسسة الحلبي، ٩٧-٩٧\_٩٠.
- (۱۲۳) الثنوية: وهم أصحاب الإثنين الأزليين، يعتقدون أن النور والظلمة أزليان قديمان، بخلاف المجوس، فإنهم يعتقدون أن النور أزلي والظلمة محدثة، وللثنوية طوائف كثيرة منها: المانوية، والمزدكية، والديصانية، والمرقيونية. انظر: الشهرستاني: الملل والنحل، ٩/٢ ٤.
- (17٤) الدهرية: هم الذين أنكروا الخالق والبعث والإعادة، وقالوا بقدم الدهر وإسناد الحوادث إليه، وهناك العديد من الآيات القرآنية التي تشير إليهم وتخبر عن معتقداتهم. انظر: الشهرستاني: الملل والنحل، ٧٩/٣.
- (١٢٥) انظر: الغزالي: فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة، تعليق: محمد بيجو، الطبعة الأولى، ١٤١هـ ١٩٩٣م، ٢٥-٢٦.
  - (١٢٦) الغزالي: فيصل التفرقة، ٦٦.

مجلة كلية العلوم الاسلامية



۲ ارجب

١٤٣٩

۳۱ آذار

**(**٣٨٩)



- (١٢٧) هذه العبارة ساقطة في ت.
- (١٢٨) لفظ (كان) ساقط في ت.
  - (١٢٩) في ت (إلخ).
- (۱۳۰) انظر: ابن حجر: فتح الباري، ۲/۱۳.
- (۱۳۱) راجع في ذلك: البخاري: خلق أفعال العباد، تحقيق: د. عبد الرحمن عميرة، دار المعارف السعودية، الرياض، ب.ت.
  - (۱۳۲) في ت (بلا).
  - (١٣٣) في ت (وجيهة).
  - (۱۳٤) سورة يس: آية رقم: ۸۲.
  - (١٣٥) في ت (فإن قلت: بم يزيح الإشكال).
    - (١٣٦) في ت (قائلا).
    - (۱۳۷) ساقط في ت.
    - (۱۳۸) في ت (قوله).
- (۱۳۹) الكرامية: هم أتباع محمد بن كرام السجستاني، ولد ابن كرام في سجستان، وتوفي بالقدس عام ٢٥٥ه، وإليه تنسب الكرامية، وكان زاهدا عابدا، ومن أهم آرائه: أن الله جسم لا كالأجسام، وأنه مستقر على العرش، وجوز حلول الحوادث بذات الله تعالى، وقد ذكر مؤرخو الفرق أنهم يعنون بكونه جسما أنه قائم بذاته، وانقسمت الكرامية من بعده إلى عدة فرق، منها: الإسحاقية، والطرائقية، والهيصمية. انظر: البغدادي: الفرق بين الفرق، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، مكتبة دار النراث، ٢١٨ه ١هـ٧٠٠، م، ٢١٥٥، ٢١٠٩، الشهرستاني: الملل والنحل، ١٠٨١، ١٠٩٠.



۲ ۱ رجب ۳۹ ۱ هـ ۳۱ آذار ۲۰۱۸م